

'શિશુ મિલાપ' એ સહજ ટ્રસ્ટનો એક શૈક્ષણિક કાર્યક્રમ છે. વડોદરા શહેરનાં તકવંચિત બાળકોમાં કામ કરવાની સાથે સાથે સદ્સાહિત્ય પ્રસાર, શૈક્ષણિક ૨મકડાંનું વેચાણ, પ્રકાશન, 'અધ્યેતા કેન્દ્રી વિજ્ઞાન શિક્ષણ કાર્યક્રમ' હેઠળ શાળાઓમાં વિજ્ઞાન શિક્ષણ જેવા કામો શિશુ મિલાપ કરે છે.

આ ચોપડીનું હિન્દીમાં પ્રકાશન 'ભારત જ્ઞાન વિજ્ઞાન સમિતિ' દ્વારા રાષ્ટ્રીય સાક્ષરતા મિશનના સહયોગથી થયેલું.

'જન વાંચન આંદોલન' હેઠળ પ્રકાશિત આ ચોપડીઓનો હેતુ ગામડાંના લોકો અને બાળકોમાં વાંચવા લખવા પ્રત્યે રસ પેદા કરવાનો છે.

## ભય ઃ શાળા ! Danger:School !

રૂપાંતર : વિનોદ રાયના

અનુવાદ : કિરણ નાણાવટી તથા દીપ્તિ રાજુ

(C) ભારત જ્ઞાન વિજ્ઞાન સમિતિ

પુસ્તકમાળાનું સંપાદન : અરવિન્દ ગુપ્તા

કાર્યકારી સંપાદક : અભયકુમાર ઝા

પ્રકાશન વર્ષ : સપ્ટેમ્બર, ૨૦૦૦.

મૂલ્ય : 3 પ.૦૦ રુપિયા

#### પ્રકાશન :

શિશુ મિલાપ, ૧ શ્રી હરી એપાર્ટમેન્ટ, એક્ષપ્રેસ હોટલ પાછળ, અલકાપુરી, વડોદરા. કોન : ૦૨૬૫- ૩૪૨૫૩૯





શું કોન્વેન્ટ કે નવોદય શાળાઓના ફેલાવાથી શિક્ષણનું સ્તર સુધરી જશે ? શું શાળાને સમાજની અન્ય વ્યવસ્થાઓથી જુદી પાડીને જોઈ શકાય ? ગરીબ શ્રમજીવી વર્ગના બાળકો સારું શિક્ષણ ક્યારે અને કેવી રીતે મેળવી શકે ? શું વર્તમાન શાળાકીય શિક્ષણ ક્યારેય સામાજિક પરિવર્તનનું માધ્યમ બની શકે ?

ભય: શાળા!

રુપાંતર : વિનોદ રાયના ● અનુવાદ : કિરણ નાણાવટી તથા દીપ્તિ રાજુ શિશુ મિલાપ - વડોદરા

ઈન્સ્ટીટ્યુટ ફોર કલ્ચર એકશન (આઈડેક), જીનીવા દ્વારા પ્રકાશિત યથાસ્થિતિવાદી શિક્ષણ વ્યવસ્થાને બેનકાબ કરતા બહુ ચર્ચિત પુસ્તક ડેન્જર : સ્કૂલનું ભારતીય રુપાંતર.

#### આવકાર

વાત છે ૧૯૮૪ની ૧૪, ૧૫, ૧૬ જુલાઈની. માંગરોળ મુકામે 'શિક્ષણ સમસ્યા અને વિકલ્પ' અંગે એક પરિસંવાદ યોજાએલ. 'યુવા સંગમ'ના સાથીઓને મહામુલું માર્ગદર્શન પુરું પાડવા વેડછીથી શ્રી જ્યોતિભાઈ દેસાઈ પણ આવેલા. આ પરિસંવાદમાં રાજુ અને દીપ્તિ એ પણ ભાગ લીધેલો. તારીખ ૧૩મીએ રાત્રે આવીને તરત જ શ્રી જ્યોતિભાઈએ ધડાકો કર્યો.

'શાળા કોલેજમાં મારી કોઈએ ચિંતા કરી નથી. અને મારું શિક્ષણ પણ ત્યાં થયું હોય એવું મને લાગતું નથી. મારો દરેક શિબિરાર્થીને પ્રશ્ન છે. તમને શેના શિક્ષણમાં રસ હતો અને તમને એ મળી શક્યું છે કે નહીં ?'

પરિસંવાદમાં થયેલ ચર્ચાના સાર રૂપે શિક્ષણ અંગે 'તહોમતનામું અને ઉદ્દાયણા' તૈયાર કરવામાં આવેલ. લગભગ તે જ સમયે જયોતિભાઈ પાસેથી danger: school! પ્રથમ વખત જોવા મળેલું. એ તો અમને પાછળથી જ ખબર પડેલી કે તેઓ 'કિશોર ભારતી' દ્વારા ચલાવવામાં આવતા શૈક્ષણિક પ્રયોગ સાથે પ્રત્યક્ષ રીતે જોડાયેલા હતા. ત્યાર બાદ અમે શિક્ષણ વિષયક એક પ્રદર્શન તૈયાર કરેલું. તેમાં પણ તે પુસ્તકના કેટલાક અંશોનો ઉપયોગ કરેલો. પાછળથી તેનું હિન્દી રૂપાંતરણ પણ જોવામાં આવેલું.

શિશુ મિલાપના શ્રી ચિનુ શ્રીનિવાસને જયારે આ પુસ્તકને ગુજરાતીમાં રજુ કરવાની ઈચ્છા વ્યક્ત કરી ત્યારે અમે રાજી થયા. તેમણે શ્રી કિરણ નાણાવટીને અનુવાદ કાર્ય સોંપેલું. શ્રી કિરણ નાણાવટીએ ખૂબ મહેનત કરીને અનુવાદ તૈયાર કરી રાખેલો. પરંતુ તેને જોઈ તપાસી મઠારવાનું કામ રહી જતું હતું. તે દરમિયાન દીતિએ પણ સ્વતંત્ર રીતે અનુવાદ કરી લીધેલો. શ્રી કિરણ નાણાવટીએ મૂળ અંગ્રેજી પુસ્તકનો આધાર લીધેલો, દીતિએ હિન્દી રૂપાંતરણનો આધાર લીધેલો. હિન્દી અને અંગ્રેજી બંને ભાષાઓમાં કયાંક ક્યાંક ક્લિષ્ટ વાક્ય રચનાઓ છે. તેની થોડીક અસર ગુજરાતી રૂપાંતરણમાં પણ દેખાય છે.

શિક્ષણ વિષયક પાયાના પ્રશ્નો ઉજાગર કરતું અને વર્તમાન શિક્ષણ વ્યવસ્થાની પોકળતા છતી કરતું આ પુસ્તક શ્રી અરવિંદ ગુપ્તા જેવા સાથીઓએ ૨૫ વર્ષ પહેલાં જોયેલું. આટલા બધાં વર્ષો બાદ આ પુસ્તક ગુજરાતીમાં પ્રાપ્ત થાય છે તે બાબત ગુજરાતના શિક્ષણ જગતમાં કેવી ઉદાસિનતા અને 'હોતી હૈ ચલતી હૈ' પ્રવર્તે છે તેની ઘોતક છે.

ખેર! શિશુ મિલાપના આ પ્રયાસને આપણે હૃદયપૂર્વક આવકારીએ અને આશા રાખીએ કે ગુજરાતના શિક્ષણ જગતમાં આ પુસ્તક વિધાયક સ્પંદનો ખડાં કરશે.

આ પુસ્તકનું હિન્દી રૂપાંતર કરનાર શ્રી વિનોદ રાયના એ 'ભયઃ શાળા!' પુસ્તકનો ઈતિહાસ દર્શાવેલ છે તે ૭૮માં પાના પર છપાયેલ છે.તે પણ જોઈ જવા વાચકોને વિનંતિ છે.

માંગરોળ મુકામે યોજાએલ શિક્ષણ વિષયક પરિસંવાદમાં વલ્લભ-વિદ્યાનગરના શ્રી સુરેશ પરીખ પણ આવેલા. તેમણે જણાવેલું કે, જે વ્યવસ્થા તોડવી હોય એ વ્યવસ્થામાંથી બહાર નીકળી જવું જોઈએ. ટ્રૅઈનમાં બેસી રહીને ટ્રેઈન ઉથલાવી શકાતી નથી. જો આજની શિક્ષણ વ્યવસ્થા ખમી જ ન શકાતી હોય તો એમાંથી બહાર નીકળી જવું જોઈએ.

આપણને ગમતું જીવન જીવવા માટે ઓછી-વત્તી કિંમત ચૂકવવી જ પડે છે. આપણે જેટલું મૂલ્ય વસ્તુનું કે જીવનનું આંકીએ એટલી કિંમત આપવા સદાય તત્પર રહેવું જોઈએ.'

આ પુસ્તક વર્તમાન શિક્ષણ વ્યવસ્થા સામે બળાપો કાઢવાને બદલે વિદ્રોહ ઉઠાવવા અને ગંભીરતાપૂર્વક વિકલ્પની ખોજ કરવા ગુજરાતના શિક્ષણ જગતને પ્રેરણા આપે તો અનુવાદકો તથા શિશુ મિલાપનો આ પ્રયાસ લેખે ગણાશે.

જીવનતીર્થ, જૂના કોબા, શિક્ષક દિન, પ સપ્ટેમબર ૨૦૦૦

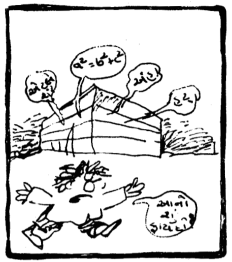
રાજુ દીપ્તિ







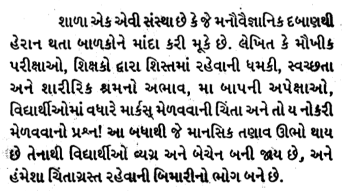
કયાંક કંઈક અકળામણ અનુભવાય છે.....





''શાળામાં પહેલા દિવસે જ અમારા શિક્ષકે અમને કહેલું કે અમારામાંથી ૩૩% તો નાપાસ જ થશે. આંકડાશાસ્ત્રીઓએ આ પૂરવાર કરેલું છે.''

કેટલાક વિદ્યાર્થીઓ એટલા બધા બેચેન રહે છે કે માંદા પડી જાય છે.



બિમારીની અસર શરીરના અંદરના અંગો પર પણ પડે છે. પરિણામે માથાનો દુઃખાવો પાચનતંત્રની તકલીફ, હૃદયની વ્યગ્રતા, પેટમાં કૃમિ જેવી બિમારીઓના ભોગ બને છે. પણ શાળામાં જ્યારે ઉનાળાની, નાતાલની કે દિવાળીની રજાઓ હોય છે ત્યારે બધી જ બિમારીઓ ગાયબ થઈ જાય છે.

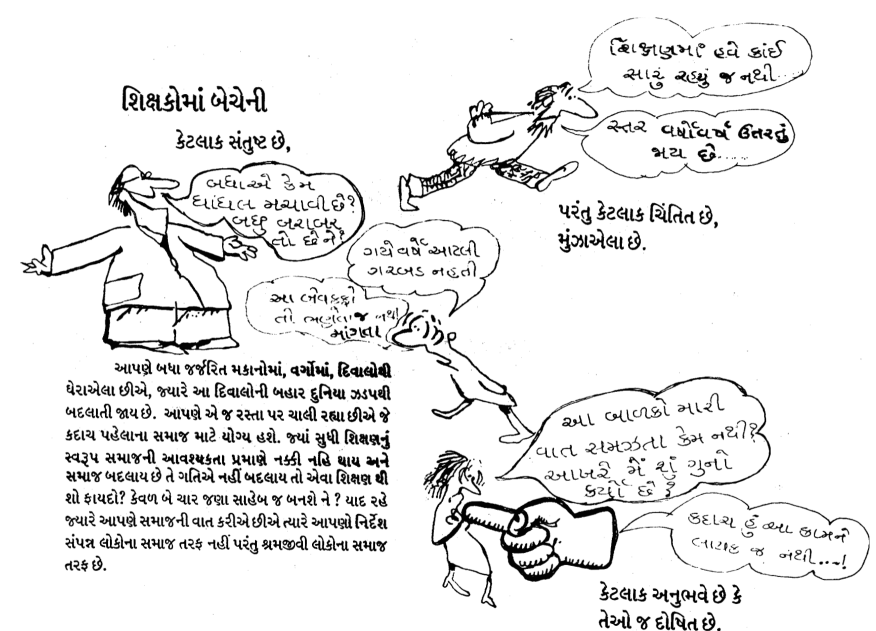
ખરેખર તો બાળકોને સતત આવી સ્થિતિમાં રાખવા ઘણું જોખમી છે. તેમ થવાથી લાંબે ગાળે તેમનું મન થાકી જશે અને લાગણીશીલતા ઓછી થતી જશે.

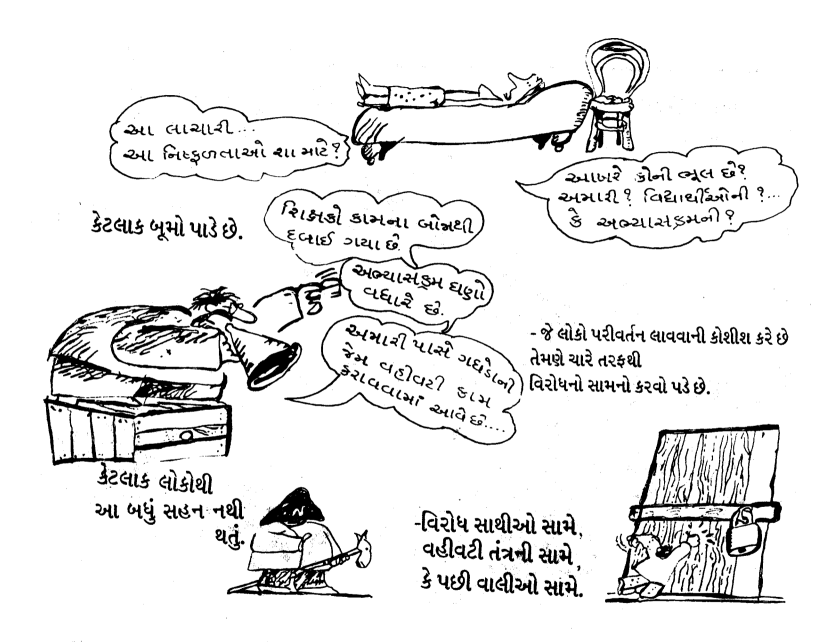
> ... અને મોટાભાગના તો શાળામાંથી ભાગી છૂટવાનું પસંદ કરે છે... અને કેટલાક ભાગી પણ જાય છે. ...

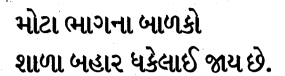












શિક્ષણ વ્યવસ્થા એક ચારણી છે. જેમાં સંપન્ન લોકો જ આગળ વધી શકે છે.



શાળાએ જવા જ

નથી પામતા.

ભારતના દર ૧૦૦ બાળકમાંથી

- **૬૦-૭૦** પ્રાથમિક શાળામાં દાખલ થાય છે. ૩૦-૪૦ શાળા છોડી દે છે.



દે છે. 3 - ૩૦-૪૦ માધ્યમિક શાળામાં જાય છે, તેમાંથી ૧૫-૨૦ માધ્યમિક શાળા

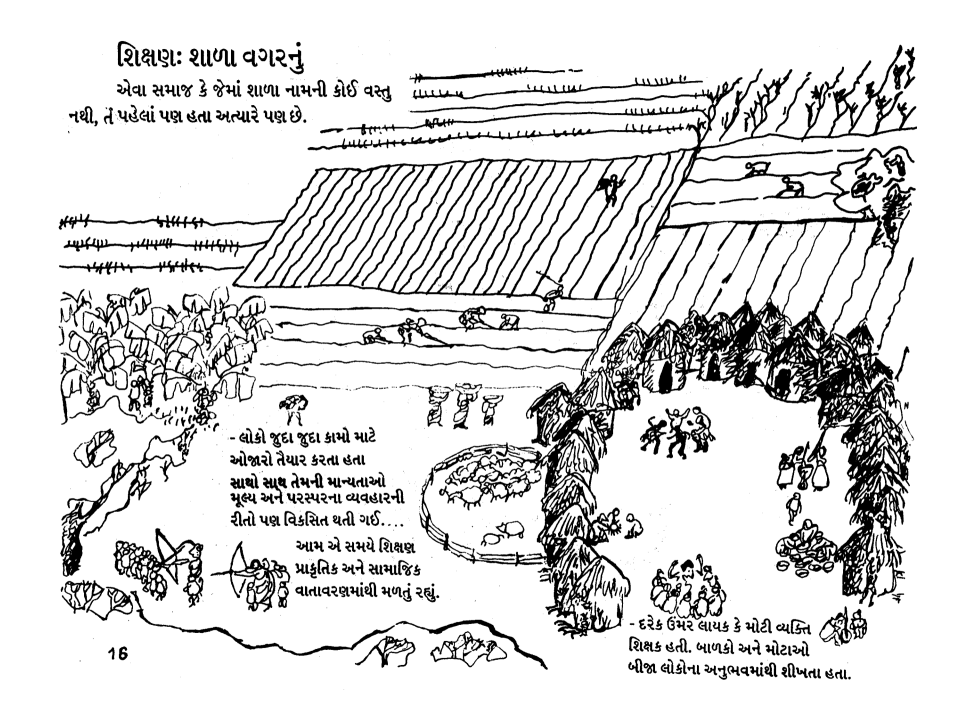
- આ રીતે મોટા ભાગના માટે છોડી દે છે. આ શાળા વ્યવસ્થા કાંઈ અર્થ ધરાવતી નથી..... જમાંથી ૫-૧૦ અભ્યાસ દરમ્યાન જ શાળા છોડી દે છે. 🕦

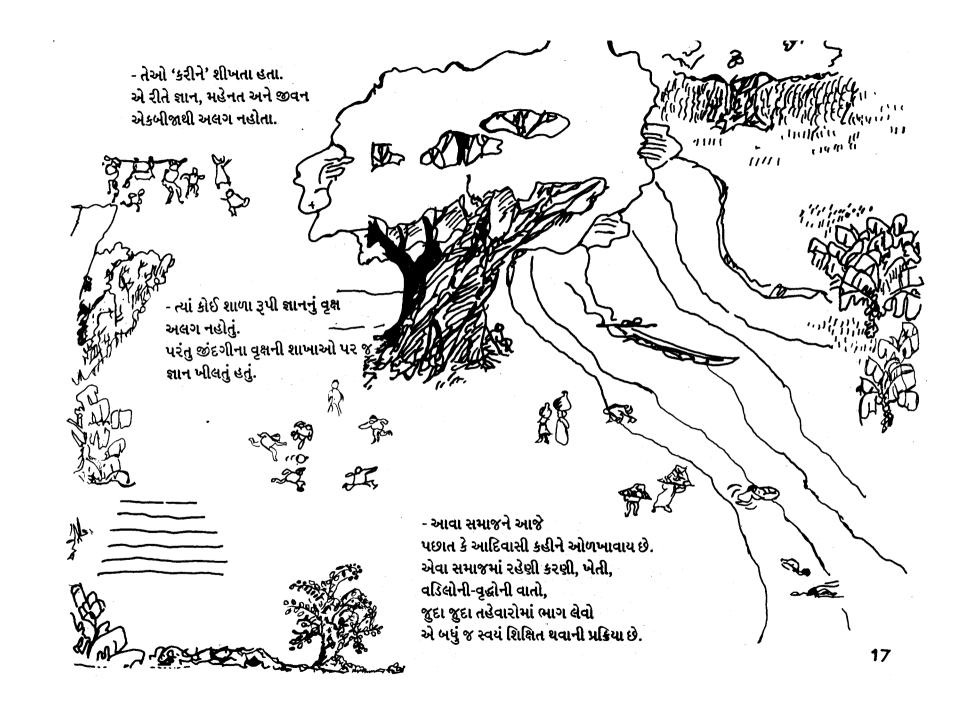
- ૧૫-૨૦ માધ્યમિક શાળાઓમાં જાય છે



પ-૧૦ શાળા પૂરી કરી આગળ ભણતા નથી. - માત્ર પ-૧૦ બાળકો જ કોલેજ સુધી પહોંચી શકે છે. જેમાંના ૪-૫ જ સ્નાતક સુધીનો અભ્યાસ પૂરો કરે છે.











#### સભ્ય શાળા

મધ્યકાળમાં યુરોપમાં એક એવું પરિવર્તન આવ્યું કે જેથી શિક્ષણ એ શાળાકીય ઉત્પાદન બની ગયું.

જેવી રીતે આપણા દેશના પ્રાચીનકાળના સમયમાં 'બ્રાહ્મણ ' જ જ્ઞાની મનાતો હતો તે રીતે યુરોપમાં શીખવનારો એક વર્ગ ઊભો થયો. સામાન્ય રીતે તેમાં પાદરીઓ હતા. તેઓ જ્ઞાનને એક કૃત્રિમ કે ઉપજાવી કાઢેલા વાતારણમાં ફેલાવવામાં ઉસ્તાદ હતા. એ વાતાવરણ રોજબરોજની જિંદગી અને વડિલોના સાનિધ્યથી દૂર રાખનારું હતું. આ જ 'શાળા વ્યવસ્થા'ની શરૂઆત હતી. જેમ જેમ સમય વીતતો ગયો તેમ તેમ આ શાળાઓ ધનવાનો માટે અનામત થતી ગઈ. બાકીના લોકો-ખેડૂત-મજૂરો-વસવાયા-કારીગરો બધા પોતાના જીવન સંઘર્ષમાંથી જ શિક્ષણ મેળવતા રહ્યા.

'સભ્ય' લોકોની આ શાળામાં પરંપરાગત રહિઓ અને નૈતિક મૂલ્યો પર ભાર મૂકવામાં આવતો. કંઈક અંશે વાક્છટા અને તત્ત્વજ્ઞાન પર ભાર મૂકાતો. વૈજ્ઞાનિક દ્રષ્ટીકોણ કે જેનાથી પરિવર્તન આવશે તેવો ડર હતો-તેને મહત્ત્વ ન અપાતું. ભાષણબાજી અને પુસ્તકિયા જ્ઞાન ને જ મહત્ત્વ આપવામાં આવતું. વાક્છટા અને પુસ્તકિયા જ્ઞાન એ બંને એક એવી પરંપરાના પ્રતિક હતા કે જેમાં દુનિયા અને સમાજ કદી ન બદલી શકાય તેવું માનવામાં આવતું હતું.

<mark>એવા 'સભ્ય' વર્ગ માટે 'વાંચવું અને લખવું' એ પોતાની તથાકથિ</mark>ત સભ્યતા ટકાવી રાખવાનું એકમાત્ર સાધન બની ગયું.

જ્યાં સુધી સામંતવાદી સમાજ વ્યવસ્થા ચાલુ રહી ત્યાં સુધી જ મધ્યમવર્ગની શાળાઓ ચાલુ રહી પછી મૂડીવાદી સમાજ વ્યવસ્થા આવી તેનો પાયો ખેતી નહીં પણ ઔદ્યોગિક કારખાનાં હોવાથી તેમાં મોદું પરિવર્તન જરૂરી હતું.

યાંત્રિકરણે તો દુનિયાનો નકશો જ બદલી નાંખ્યો. નવી ટેકનોલીજીની સાથે નવો સામાજિક વર્ગ પણ અસ્તિત્વમાં આવ્યો. જૂના જમીનદારોના સ્થાને એક નવા ઔદ્યોગિક મ**ધ્યમ વર્ગે સમાજમાં** પોતાના મૂળિયા નાંખવા શરૂ કર્યા. નવા ઉત્પાદન કેન્દ્રો અર્થાત્ કારખાનાઓની આસપાસ ગરીબ કામદાર વર્ગ અને મજૂરો એકઠા થવા માંડ્યા.

આ બદલાતા સમાજમાં માત્ર ઉચ્ચ વર્ગ જ શાળા સુધી પહોંચી શક્યો પરંતુ નવી અર્થ વ્યવસ્થાને હવે વિજ્ઞાન અને ટેકનોલોજીની જરૂર પડી. એટલે શાળામાં ભાણાવવામાં આવતા અભ્યાસક્રમમાં પરિવર્તન આવ્યું અને શાળાએ આધુનિક બનવું પડ્યું. વિજ્ઞાન અને ટેકનોલોજીના વિષયો પણ સાહિત્ય અને તત્પજ્ઞાન જેવા વિષયોની જેમ મહત્ત્વના ગણાવા લાગ્યા.



એક શાળા ગરીબોની

એક શાળા અમીરોની



સમાજની એક મહત્ત્વની શક્તિ તરીકે બહાર આવેલો મધ્યમ વર્ગ હવે હજારો લાખો 'નાસમઝ મજૂરો'ની ચિંતા કરવા લાગ્યો. તેઓ પણ લઘુતમ શિક્ષણ મેળવીને શિક્ષીત કામદારો અને સારા નાગરિક બને તેવી જરૂર જણાઈ.

આ રીતે અમીરોની શાળાની સાથે સાથે બીજી એક શાળા પુણ અસ્તિત્વમાં આવી - ગરીબોની શાળા.આ શાળાઓનું ધ્યેય ભવિષ્યના કામદારોને થોડા 'સભ્ય' બનાવવાનું હતું, કે જેથી તેઓ ઔદ્યોગિક સમાજના પહેલા પગથિયે ઊભા રહેવા લાયક બને.

આ બે જાતની શાળાઓ બે વર્ગમાં વહેંચાયેલ સમાજનું પ્રતિબિંબ બનીને સામે આવી કામદારોના બાળકો પ્રાથમિક શાળામાં જવા લાગ્યા. આ શાળામાં એટલું તો નક્કી જ હતું કે અન્યાસ થોડા વર્ષો સુધી જ થશે. બહુ લાંબો સમય નહીં ઉચ્ચ વર્ગના બાળકોનો રસ્તો કાંઈક જુદો હતો.અને તેમના ભવિષ્યની જવાબદારી તે વર્ગના હાથમાં જ હતી.

# લોકતાંત્રિક શાળા તરફ .....?

''શિક્ષણ અને સંસ્કૃતિમાં ભાગીદારી'' એક મુખ્ય માંગના સ્વરૂપમાં આગળ આવી બધાને શિક્ષણનો સમાન અધિકાર મળવો જોઈએ એમ કહેવાવા લાગ્યું.

મકત અને કરજિયાત શિક્ષણ લોકતાંત્રિક શિક્ષણ પ્રથાનું આવશ્યક લક્ષણ મનાવા લાગ્યું. મજૂરો અને કામદારો એવી અપેક્ષા સેવવા લાગ્યા કે તેમના બાળકોને એક એવી શાળા મળે કે જે બધા માટે ઉપલબ્ધ હોય અને જે સમાજમાં તેઓનું નિમ્ન સ્થાન છે તેને દૂર કરવામાં મદદરૂપ થાય.

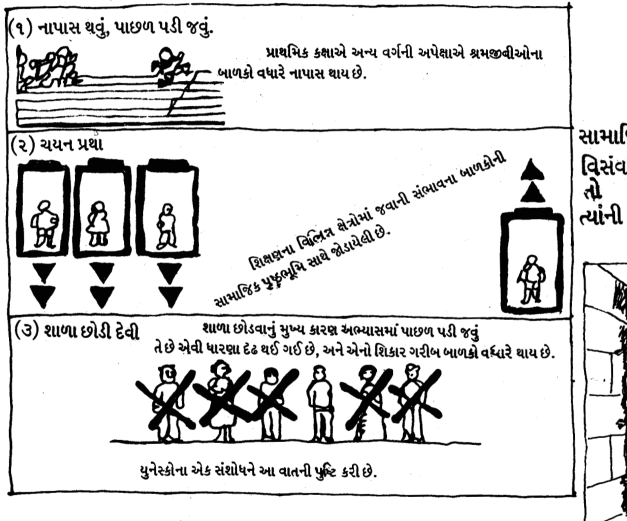
છેવટે એ બધી માત્ર યુરોપીય દેશોમાં માન્ય થઈ બાળકોની શાળાકીય શિક્ષણની મર્યાદા લંબાવવામાં આવી. ફ્રાંસ્માં ૧૩ વર્ષ અને ઈંગ્લેન્ડમાં ૧૬ વર્ષની ઉંમર સુધી શાળાકીય શિક્ષણ અપાતું થયું પહેલા માત્ર પ્રાથમિક શિક્ષણ જ મફત અપાતું, ધીરે ધીરે માધ્યમિક શિક્ષણ પણ મફત અપાવા લાગ્યું. આ રીતે જ બેવડી શિક્ષણ પ્રથાનો ખાત્મો બોલાવાયો. બધા જ વર્ગના બાળકોના શિક્ષણની શરૂઆત હવે એક જ પ્રકારની શાળાથી થવા લાગી. આ શાળાકીય શિક્ષણ પુરું કર્યાં પછી આગળના શિક્ષણ માટે બે પ્રવાહો હતા. એક ઉચ્ચ શિક્ષણનો અને બીજો તકનીકી શિક્ષણનો. આ પ્રવાહોમાં કાબેલિયતના આધારે પ્રવેશ મળતો. સફળ બાળકો લાંબા રસ્તાના અર્થાત્ વિશ્વવિદ્યાલયમાં પ્રવેશ મેળવવા હકદાર બનતા, જ્યારે બાકીના નોકરી ધંધાને લગતા શિક્ષણને લાયક ઠરતા.એનો અર્થ એવો થયો કે ઉચ્ચ શિક્ષણ માટે પહેલા જન્મ અને સંપત્તિના આધારે પસંદગી થતી હતી તે હવે શાળાકીય શિક્ષણ નક્કી કરવા લાગ્યું.એવું લાગવા માંડ્યું કે જાણે હવે પસંદગી વ્યાજબી રીતે થાય છે.

જો શિક્ષણને લોકતાંત્રિક બનાવવાનો અર્થ એ કરીએ કે ગયા વર્ષની તુલનામાં આ વર્ષે વધારે બાળકોએ શાળામાં પ્રવેશ મેળવ્યો અને વધારે વિદ્યાર્થીઓએ ડીગ્રી પ્રાપ્ત કરી તો કેટલેક અંશે લોકતાંત્રિક થયું ગણાય. પરંતુ શિક્ષણને લોકતાંત્રિક કરવાનો અર્થ એ કરીએ કે સમાજના બધા વર્ગના બાળકોને એક સરખો મોકો અને સુવિધા મળતા થાય તો સંઘર્ષ હજુ સમાપ્ત નથી થયો.



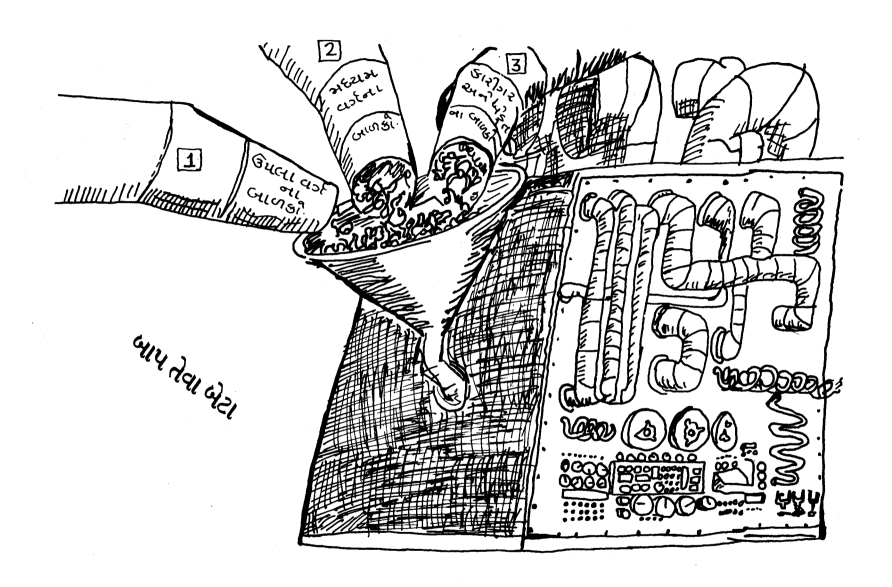
# વાસ્તવિકતા શું છે ?

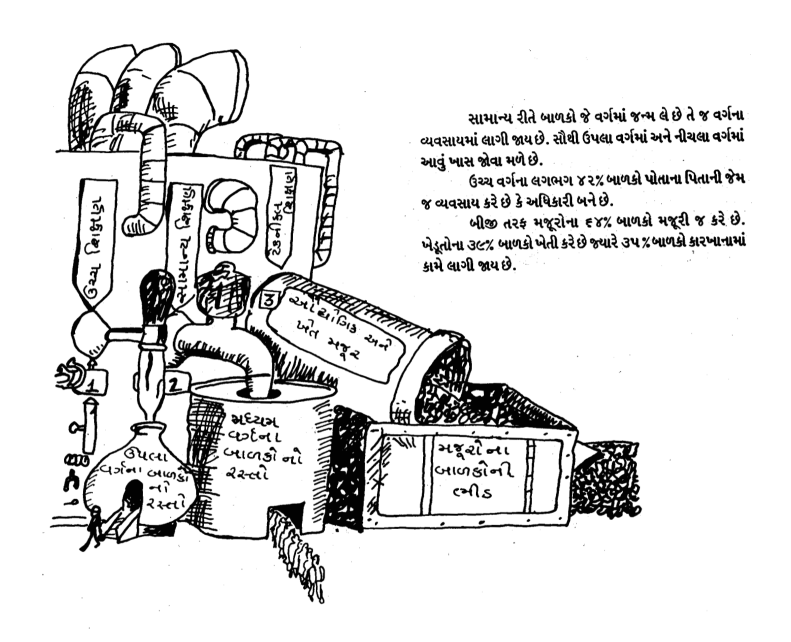
શ્રમજીવીઓના બાળકોની 'શિક્ષણ માટેની સંભાવના' ઓ તો વધવા માંડી પરંતુ આ બાળકોની 'સફળતાની સંભાવના' અન્ય વર્ગના બાળકો કરતાં <mark>ઘણી ઓ</mark>છી છે.



સામાજિક વિસંવાદિતા તો ત્યાંની ત્યાં જ છે.

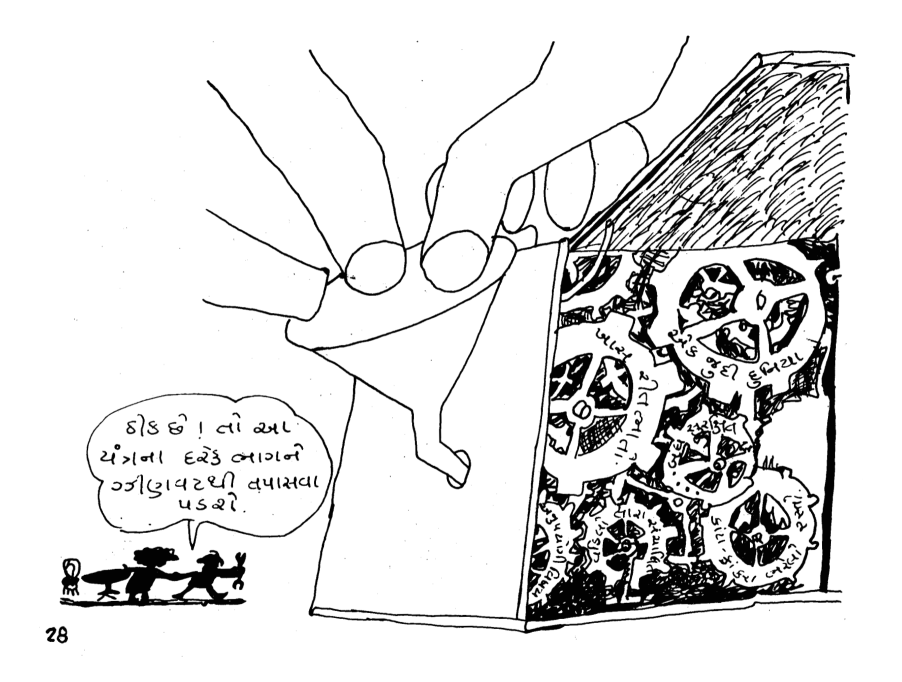






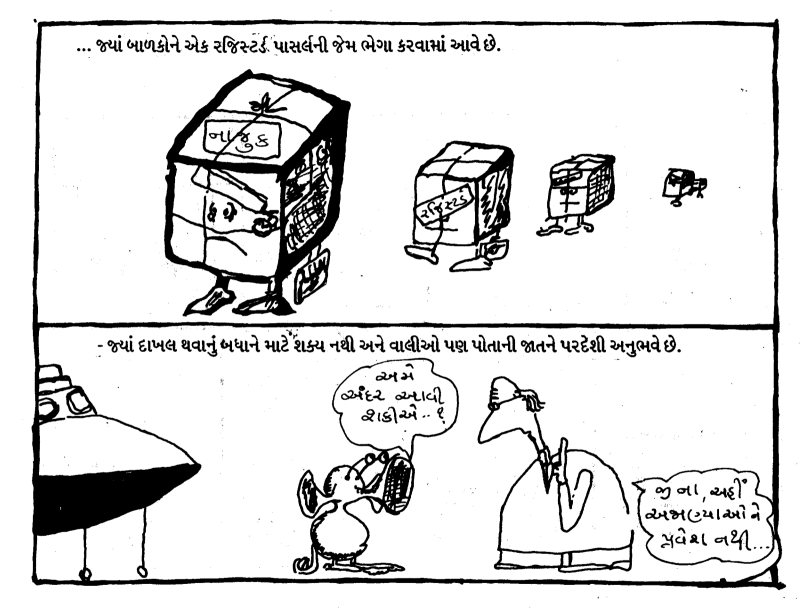




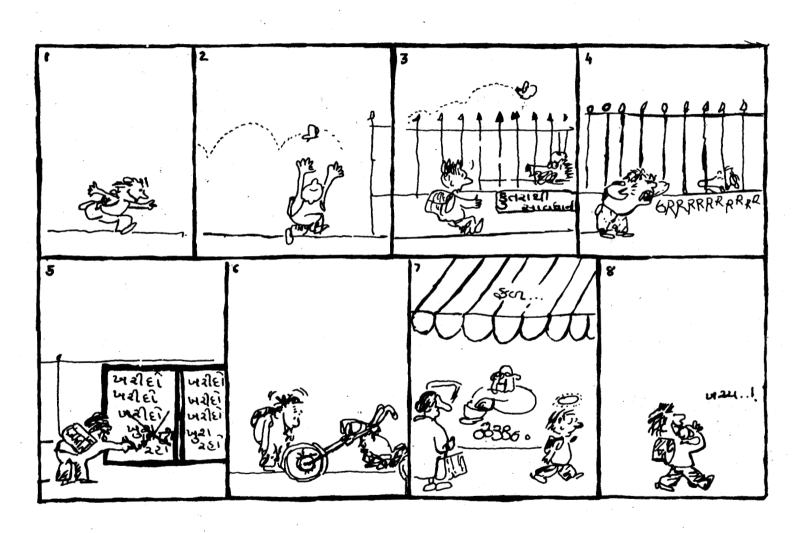


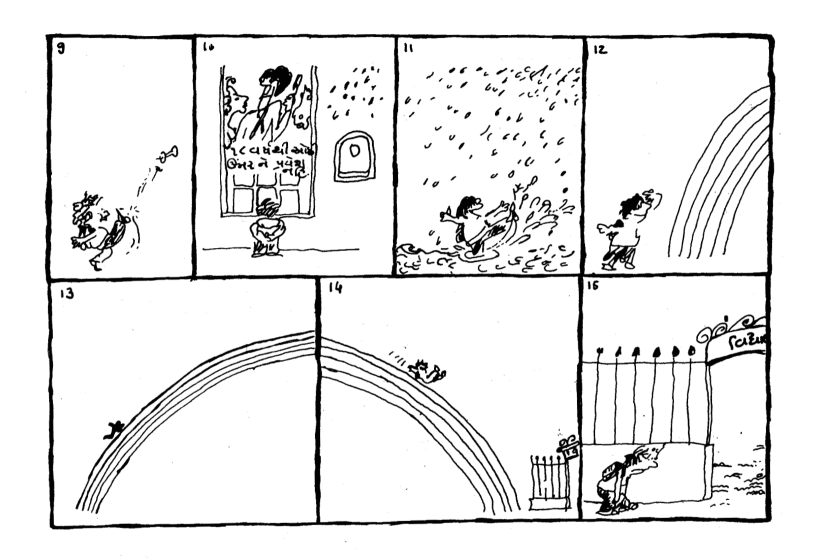


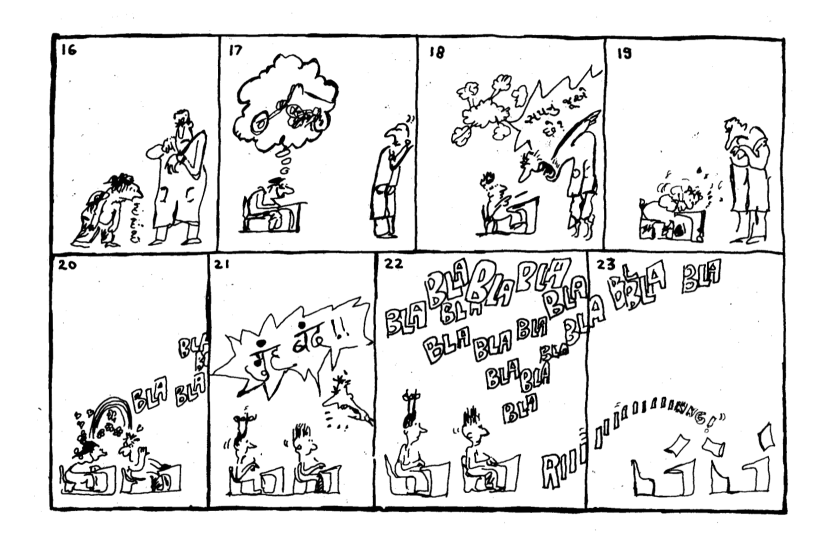




... જીવનથી વિમૂખ

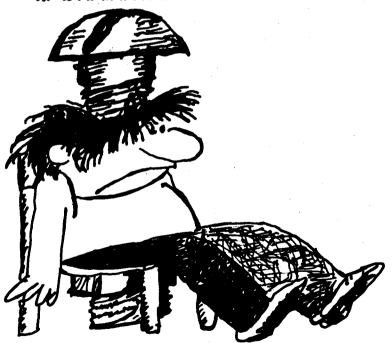






## ... જ્યાંના નીતિ નિયમો બદલાતા જ નથી....

છ વર્ષની ઉમરથી જ બાળકોને સીધી લાઈનમાં જમીન પર બેસાડાય છે કે પછી લાકડાની સખત પાટલીઓ પર શિસ્તબંધ રીતે ચોંટી રહેવાની સૂચના અપાય છે. તેમને કહેવામાં આવે છે, 'સીધા બેસો, ચૂપ બેસો, આજુબાજુ ડાફોળિયા ન મારો.' અને પછી કલાકો સુધી જાત જાતના વિચિત્ર શબ્દો તેમને સંભળાવવામાં આવે છે, સંભળાવનારો પણ એક જાય છે અને બીજો આવે છે. ચાન્યથી ધબકતા સાહસિક જિજ્ઞાસુઓને આ રીતે હાથ પગ પકડીને શાળાની ચાર દિવાલોમાં કેદ કરવા શું જરૂરી છે? જીવન તો બહાર ખુલ્લી હવા અને સૂર્યના પ્રકાશમાં વિકસી રહ્યું છે. પેશાબ પાણીની રજા પણ છ કલાકમાં થોડા સમય માટે જ હોય છે, અને તે પણ એક નિશ્ચિત સમયે!



તૈવળાની એમ ભુકા ું અનુ ર્જાત કરો

જીવનના આનંદને નષ્ટ કરવાનો આનાથી વધારે સારો ઉપાય શું હોઈ શકે? આ વ્યવસ્થામાં માંસપેશીઓ, ઈન્દ્રિયો, શરીરની અંદરના અંગો, સ્નાયુઓ અને મગજની કોશિકાઓ થાકી જાય છે. ખરેખર તો શિક્ષકના ભાષણ કરતાં આમ બેસાડી રાખવાથી વધુ નુકશાન થાય છે. હવે એ વાતનો સ્વીકાર થયો છે કે સતત આ રીતે બેસી રહેવાથી શરીરના અંગોને નુકશાન પહોંચે છે અને ૨૦%થી વધુ બાળકોની કરોડના મણકાઓ ને નુકસાન પહોંચે છે લગભગ એક સદીથી (જ્યારથી આ પ્રકારની શાળા વ્યવસ્થા શરૂ થઈ ત્યારથી) બાળકો આસ્થિતિમાં બેસીને બેચેનથી પચ હલાવે છે, હાથ આમ તેમ કરે છે અને શાળા છૂટવાના સમયે ઘંટ વાગતા જ બંધુકની ગોળીની જેમ ભાગી છૂટે છે. આ બેચેનીને અશિસ્ત ગણતામાં આવે છે અને એવો વિચાર પણ કરવામાં આવતો નથી કે તેમના પર લાદવામાં આવેલું આ એક બંધન છે. આ કોઈ અકસ્માત નથી, જાણી જોઈને આવી વ્યવસ્થા ગોઠવવામાં આવી છે. આ વ્યવસ્થા તોડવી પડશે.

### જ્યાં પહેલેથી જ નિયમો ઘડાએલા છે...

એક ચૌદ વર્ષના વિદ્યાર્થીને ઘરમાં પૂછવામાં આવ્યું, "મૌખિક ભાષા એટલે કે બોલવાની તાલીમ શાળામાં કેવી રીતે આપવામાં આવે છે ?"

જવાબ-મળ્યો, "અમને તો ચૂપચાપ બેસવાનું શીખવાડવામાં આવે છે."

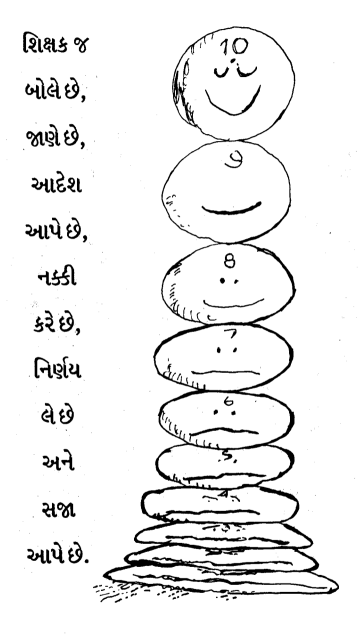


નવા તાલીમ પામેલા શિક્ષકોને પૂછવામાં આવ્યું," સારા વિદ્યાર્થીમાં શું લક્ષણો હોવા જોઈએ ?"

41% એ જવાબ આપ્યો : દયાનથી સાંભળવું, શ્રિપ્ટન અને આશાપાલન 2% એ જવાબ આપ્યો : તાર્કિક ચિંતન અને સમજહાશક્તિ

વિદ્યાર્થીઓ ચૂપ બેસે છે. સાંભળે છે. અને આદેશોનું પાલન કરે છે.

અદબ-પલાઠી વાળો-મોં પર આંગળી રાખો . પૂતળાની જેમ બેસો. આદેશોનું પાલન કરો



મઝાની વાત તો એ છે કે સામાન્ય રીતે શિક્ષક અને વિદ્યાર્થીની આ પ્રકારની ભૂમિકા સામાન્ય કે નૈસર્ગિક માનવામાં આવે છે.

વર્ગમાં શું કરવું એ નક્કી કરવાનો અધિકાર વિદ્યાર્થીનો નથી. વિદ્યાર્થીઓ પણ પોતાને વિશે એવું જ માને છે જે તેમના વિશે શિક્ષક માનતા હોય.

દસ વર્ષના કેટલાક બાળકોએ પોતાના વિશે નીચે પ્રમાણે જવાબો આપ્યા.

### પહેલો વિદ્યાર્થી

- શું તું એક સારો વિદ્યાર્થી છે?
- ના બહુ સારો નહિ.
- તને કેવી રીતે ખબર પડી ?
- મારી નિશાળનો રિપોર્ટ તેમાં લખ્યું છે હું ઘોંઘાટ કરું છું, બીજા વિદ્યાર્થીઓ સાથે હળતો-ભળતો નથી. આવી ઘણી બાબતો મારા વિશે લખેલી છે.

#### બીજો વિદ્યાર્થી

- તું સારું કામ કરે છે ?
- હાં, ઘણું સારું.
- તને કેવી રીતે ખબર પડી ?
- જ્યારે પણ મારા શિક્ષક મારી નોટ તપાસે છે ત્યારે 'સારું' 'બહુ સારું' એમ લખે છે.

#### એક વિદ્યાર્થીની

- તારું ભણવાનું કેવું ચાલે છે ?
- મને ખબર નથી.
- *-* કેમ એમ ?
- હું પ્રયત્ન કરું છું કે મને સારા માર્કસ મળે.

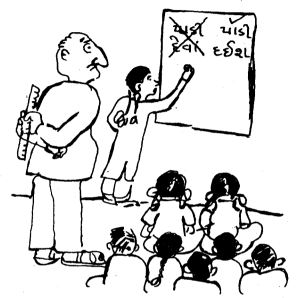
# જ્યાં કેવળ સાહિત્યીક ભાષા જ સભ્યતાની સૃચક છે.



શરૂઆતના વર્ષોમાં વિદ્યાર્થીઓએ એક એવી ભાષા શીખવી પડે છે,જે ન તો તેમની છે કે ન તો તેમના મા-બાપની શાળાની શુદ્ધ ભાષા જ 'સભ્ય' માનવામાં આવે છે.

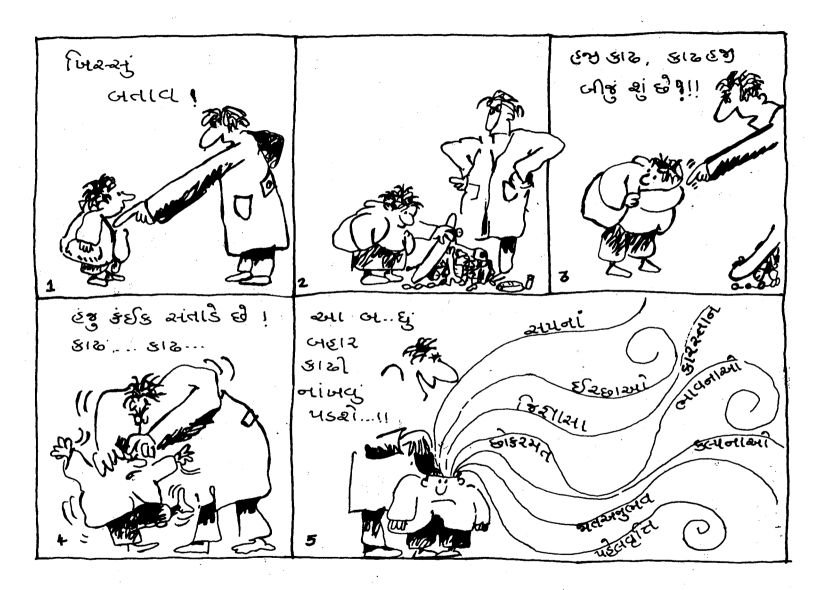
બાળકની પોતાના ભાષા જયાં પણ આ સત્ય ભાષાથી જુદી પડે છે ત્યાં તેની નોંધ લેવામાં આવે છે, તેને સુધારવામાં આવે છે અને તેની ભૂલ બદલ શિક્ષક દ્વારા સજા કરવામાં આવે છે, એમ માનીને કે ધીરે ધીરે બાળક શાળાની ભાષા-સભ્ય ભાષા શીખી જશે.

પરંતુ તેનું પરિણામ ઉધુ આવે છે. ક્રેટલાક બાળકો ખોટું બોલવાના ભય ને કારણે ચૂપ રહે છે લખાવનું પણ ટાળે છે જેથી તેમને ભૂલ બદલ સજા ન મળે.



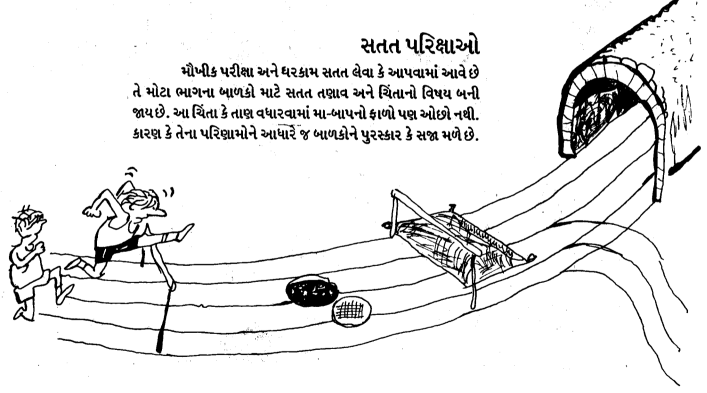
ભાષા શાસ્ત્રીઓ અને મનોવૈજ્ઞાનિકો બાળકની સ્વાભાવિક અભિવ્યક્તિ છીનવાઈ જાય તેવી પર્દેધતિને સારી ગણતા નથી. બાળકની સ્વાભાવિક ભાષા છીનવી લેવાથી તે જીવનમાં ક્યારેય પોતાની વાત સારી રીતે રજૂ કરી શકતો નથી. પછી લોકો આશ્ચર્ય વ્યક્ત કરે છે કે બાળક યુવાન થયા પછી પણ સારી રીતે બોલી લખી શકતો નથી.

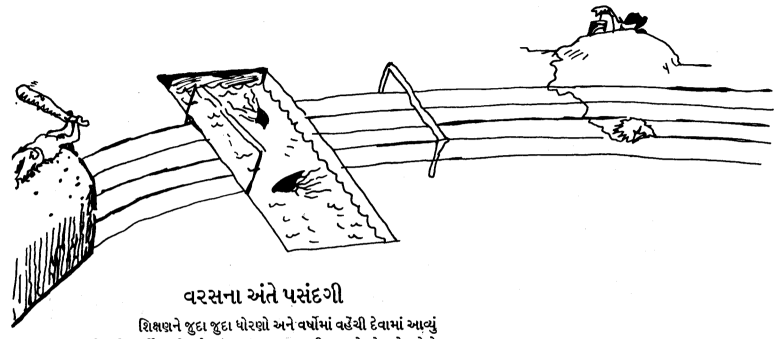
આનાથી થતું નુકસાન વધુ ગંભીર છે કારણ કે તે માત્ર અભિવ્યક્તિ પૂરતું મર્યાદિત નથી. કોઈપણ સમુદાયની બોલી કે ભાષા તેની, સંસ્કૃતિનું એક મહત્ત્વનું પાસું છે. તે બોલીને ખોટી કે પછાત કહી દેવાથી તે સમુદાયની ઓળખ અને સંસ્કૃતિ પ્રત્યે ધિક્કાર અને હીનતાની લાગણી જન્મે છે.



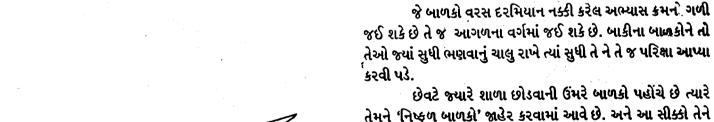
#### એક કાંટાળો માર્ગ

શાળામાં પરિક્ષાઓ તો બંધ કરી દેવી જોઈએ. પરંતુ જ્યાં સુધી એ શક્ય ન બને ત્યાં સુધી પરિક્ષાઓને વધારે ન્યાયપૂર્ણ બનાવવી જોઈએ. અઘરા પ્રશ્નો જીવનની મુશ્કેલી ભરેલી પરિસ્થિતિઓમાંથી બહાર આવવામાં મદદરૂપ થતા નથી. પરિક્ષાને વધારે અઘરી બનાવતા જવાની વૃત્તિ બાળકોનાં વિકાસમાં અવરોધ ઉભો કરે છે. જાણે બાળકો સાથે જંગ છેડવાનો ન હોય!

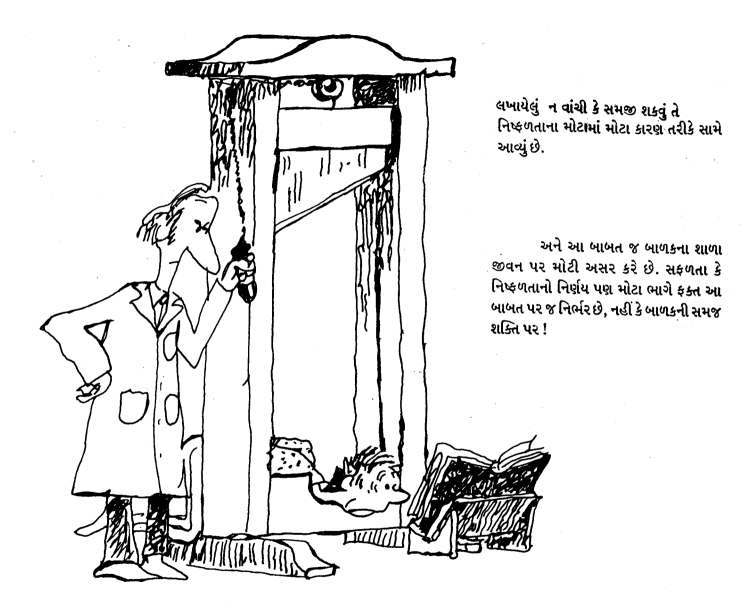


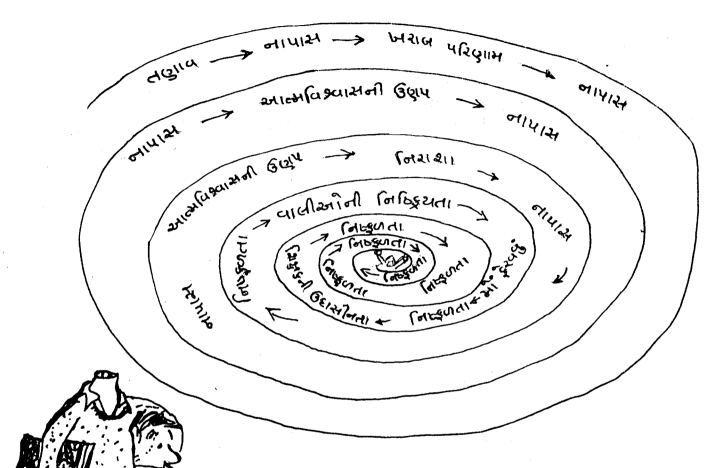


છે. દરેક વર્ષે નક્કી થયેલ અભ્યાસ ક્રમને ગળી જવાનો હોય છે. એવો વિચાર કરવામાં નથી આવતો કે દરેક બાળક એક સરખી ગતિથી શીખી શકતું નથી. દરેકને માટે એક સરખો અભ્યસક્રમ રખાય છે.

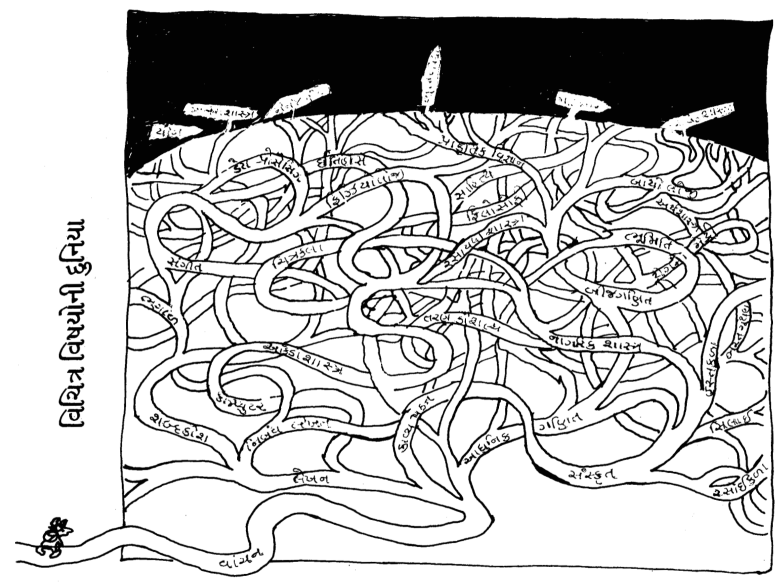


તેમને 'નિષ્ફળ બાળકો' જાહેર કરવામાં આવે છે. અને આ સીક્કો તેને જીવનભર લાગેલો રહે છે.



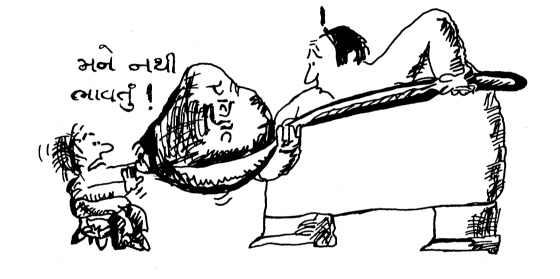


શાળામાં ભણાવતાં શિક્ષકોના સર્વેક્ષણ પરથી જાણવા મળ્યું છે કે પાંચમાં ધોરણમાં પહોંચતાની સાથે જ બાળકોને શાળાની બહાર ધકેલવાની પ્રક્રીયા શરૂ થાય છે. જે બાળક ભણવામાં સારા હોય છે તેમને જ ઘરે વાંચવા અને ઘરકામ કરવા કે શૈક્ષણિક પ્રવૃત્તિ કરવા પ્રોત્સાહન અપાય છે. આ બાળકો 'સારા' ગણાય છે કારણ કે તે પરીક્ષા બરાબર પાસ કરે છે, અને પોતાની મેળે અભ્યાસ કરી શકે છે. પરંતુ આવા બાળકો તો ચોથા ભાગના પણ નથી હોતા.બાકીના બધાતો મહાપરાણે ભણવાના ચક્કરમાં જ અટવાયેલા રહે છે. સામાન્ય રીતે શિક્ષક પણ આ હકીકત જાણતા નથી,તેઓ તો એટલું જ કહે છે કે આ બાળકો બરાબર મહેનત કરતા નથી.



ખા એટા, તારા ભલા માટે છે !

જે બાળકોની સમજ બહારના હોય છે અને તેમને તેનો કોઈ જ તાત્કાલિક ફાયદો પણ દેખાતો નથી.



પછી બાળકો પોતાનો ગુસ્સો ક્યાં ઠાલવે ? પાટલીઓ પરંજ ઉતારેને ?!! વારંવાર કરાવ<mark>વામાં આવતા કામનો કાયદો બાળકો જાતે</mark> સમજી શકતા નથી. તે લેસન એટલા માટે કર્યા કરે છે કે "શાળામાં તા આવું જ હોય" તેમ માને અથવા તો સજાના ભયથી તેમ કરે છે.

જયારે પણ બાળકો પોતાનો વિરોધ વ્યકત કરવાની હિંમત કરે કે,વ્યાકરણ નકામું છે. ગણિતથી શું લાભ ? તો વાલીઓ કે શિક્ષકો કક્ત આટલો જ જવાબ આપી શકે છે કે, 'તું મોટો થઈશ ત્યારે તને સમજાશે તને એ અત્યારે નહીં સમજાય'.

## વાસ્તવિકતાથી જોજનો દૂર



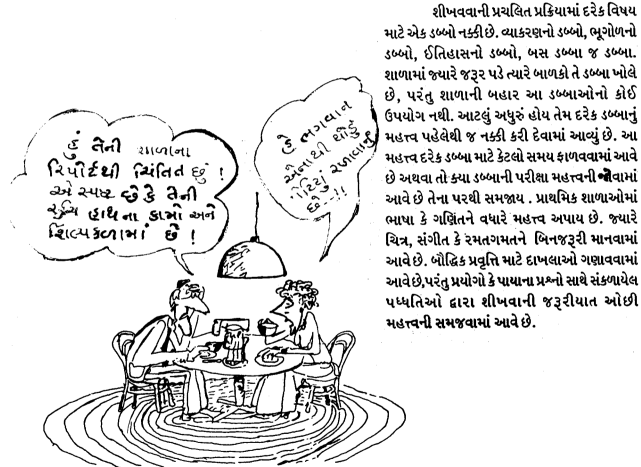
શાળાની બહાર થતી જીવનની વિવિધતાથી ભરેલી અનેકવિધ ઘટનાઓથી બાળક અજાણ રહે છે. અભ્યાસક્રમમાં તેનો સમાવેશ ન થયેલો હોવાથી શિક્ષક તે ઘટનાઓ સમજાવવાનો કે બાળકોને રસ લેવા માટે પ્રોત્સાહન આપવાનો કોઈ પ્રયાસ કરતા નથી.

પાઠ્યપુસ્તકના શિક્ષણ અને રોજિંદા જીવનની વાસ્ત્રવિકતા કે ત્યવહારિક જરૂરિયાતો વચ્ચે કોઈ સંબંધ દેખાતો નથી અને તેથી શિક્ષણ નકામું અને કંટાળા જનક લાગે છે. આ ઉપરાંત શાળાનું કૃત્રિમ વાતાવરણ બાળમાનસ પર દબાણ ઊભું કરે છે.

બાળકોને વ્યાખ્યાઓ કે સૂત્રો ગોખાવવાને બદલે રમતા રમતા સામાન્ય પ્રયોગો દ્વારા વિજ્ઞાનના મૂળ સીદ્ધાંતોને સમજાવવાના અનુ કરણીય પ્રયાસીને પણ સરકાર તરફથી કોઈ પ્રોત્સાહન મળતું નથી મધ્ય પ્રદેશમાં બાળકોને ખેતરોમાં લઈ જઈને ખેતી વિજ્ઞાન વિશે બાળકો ના મનમાં રસ જગાડવાનો પ્રયોગ થયો ચોમાસુ પાક કયા કયા થાય છે, ખેતીની શું પદ્ધતિઓ છે, જમીન કેટલા પ્રકારની હોય છે, ખાતરના શું લાભાલાભ છે આવું બધું જાત તપાસથી બાળકો શીખ્યા.પરંતુ આ પ્રયોગ મર્યાદિત શાળાઓમાં જ થયો.

શિક્ષણને વ્યાપક જીવન ઉપયોગી બ**નાવવાનો** શિક્ષણ શાસ્ત્રીઓનો પ્રયાસ છૂટા છવાયા પ્રયોગ રૂપે જ રહે છે. અને શિક્ષણનું વાતાવરણ લગભગ બધા જ બાળકો માટે બોજારૂપ જ રહે છે.

#### વિષયોનું વિભાજન અને મહત્ત્વ પહેલેથી જ નક્કી છે





## ચિત્ર વિચિત્ર માણસોથી ચલાવાતી દુનિયા

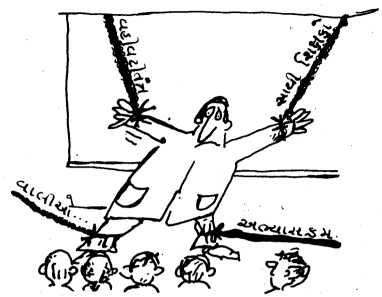
આખરે આ શિક્ષક છે કોણ ? શું તે બાળકોના ઉજ્જવળ ભવિષ્યનો ઘડવૈયો છે ?

કે માત્ર મશીનનો એક ભાગ*છે*, જે શિક્ષણ વ્યવસ્થા ટકાવી રાખે છે? હકીકત તો એ છે કે તે પોતે અનેક દબાણો અને સાંકળોથી બંધાએલો છે.

આ કરાયા છે? જ્યાઝાદી આ કરાયા છે?





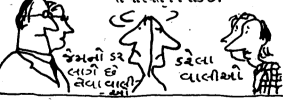


સામાન્ય રીતે શિક્ષકો વર્તમાન શિક્ષણ વ્યવસ્થા સ્વીકારીને ચાલે છે અને આ રીતે તે આ મશીનનો એક મહત્ત્વનો ભાગ છે.

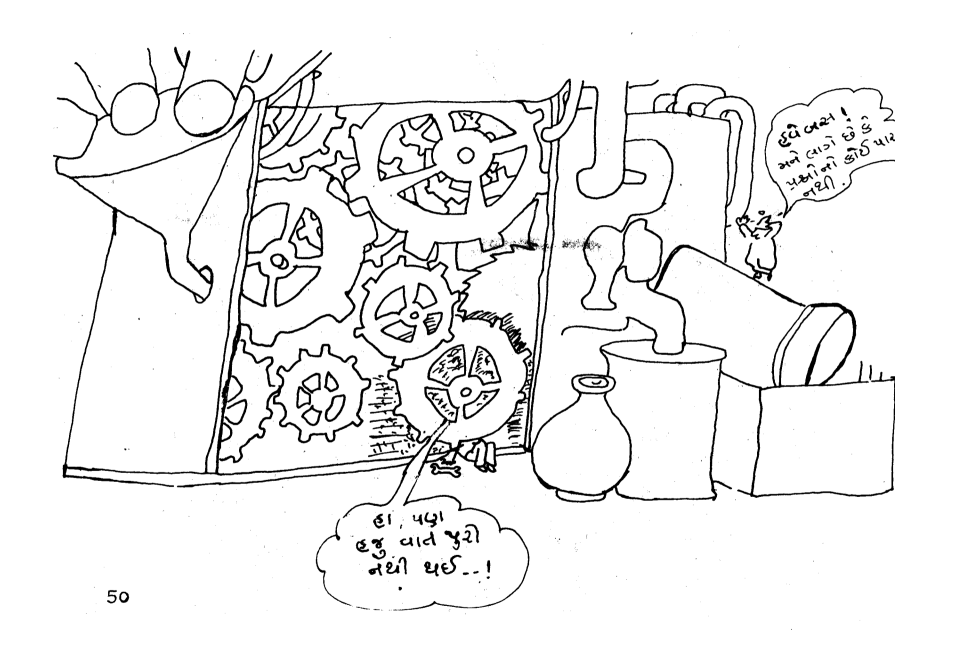


વાલીઓ શિક્ષણ અને વાલીએ રિયા પૈકી સમાજને જોડનારી મહત્ત્વની કડી છે. તેઓ શૈક્ષણિક અને સામાજિક પ્રક્રિયાઓ પર અસર પહોંચાડી શકે છે. પરંતુ મોટે ભાગે તેઓ પરિવર્તન રોકે છે.

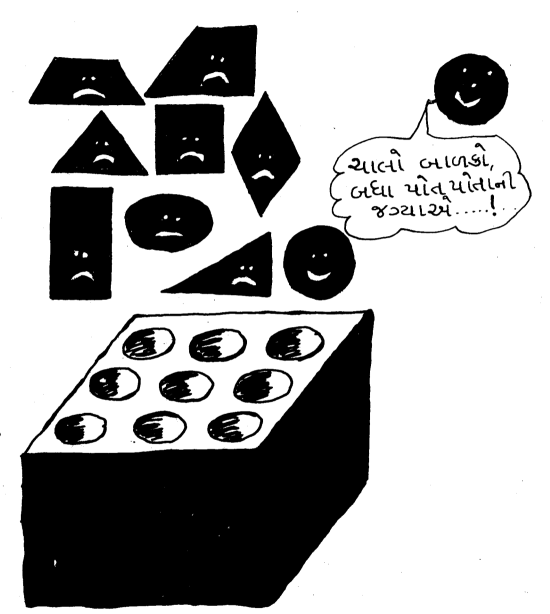
કેટલાક વાલીઓ પરિવર્તનથી ડરે છે તો કેટલાક વાલીઓ જે છાપાઓમાં લખીને કે ભાષણબાજી કરીને ડરાવી શકે છે, તે પરિવર્તનને રોકે છે.











શાળા

સામાજિક અને

સાંસ્કૃતિક

વિવિધતાઓની

અવગણના કરે છે.



#### રહેણી કરણીનો ફેર

બધા એ સમજે છે કે સફળતા માટેના મહત્ત્વના અંગો ઘરની હાલત,રહેવાની જગ્યા, છે. ખાસ કરીને એવા તબક્કે જ્યારે આસપાસના લોકો અને વાલીઓ બાળકે જુદા જુદા રસ્તામાંથી એક દ્વારા બાળકોના શિક્ષણ માટે રસ્તો પસંદ કરવાનો હોય. ઘરની અપાતો સમય - આ બધા બાળકની આર્થિક હાલત મોટેભાગે આ વખતે નિર્ણાયક બને છે.









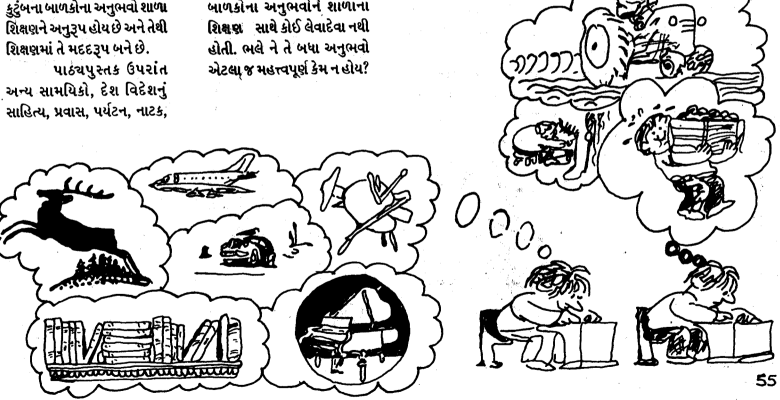
#### શાળા બહારની જીંદગીનો અનુભવ

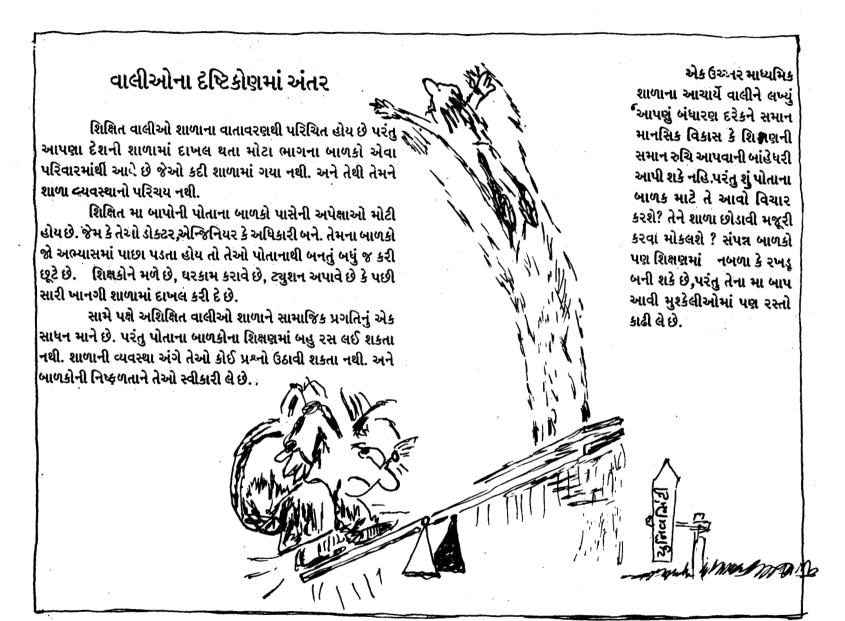
**બાળકો કે નવયુવાનોની** જીંદગીનું એક મહત્ત્વનું પાસું છે શાળા બહાર થતા અનુભવો.

જુદા જુદા વર્ગોના બાળકોના અનુભવો જુદા જુદા હોય છે. સામાન્ય રીતે સુખી કુટુંબના બાળકોના અનુભવો શાળા

સંગીત, સામાજિક વર્ગને અનુરૂપ રેડિયો ટી.વી.ના કાર્યક્રમો આ બધું શાળામાં સફળતા અપાવવામાં મદદરૂપ બને છે.

આ અનુભવોથી વિપરીત ખેડૂતો કે શ્રમજીવીઓના બાળકોના અનુભવોને શાળાના હોતી. ભલે ને તે બધા અનુભવો





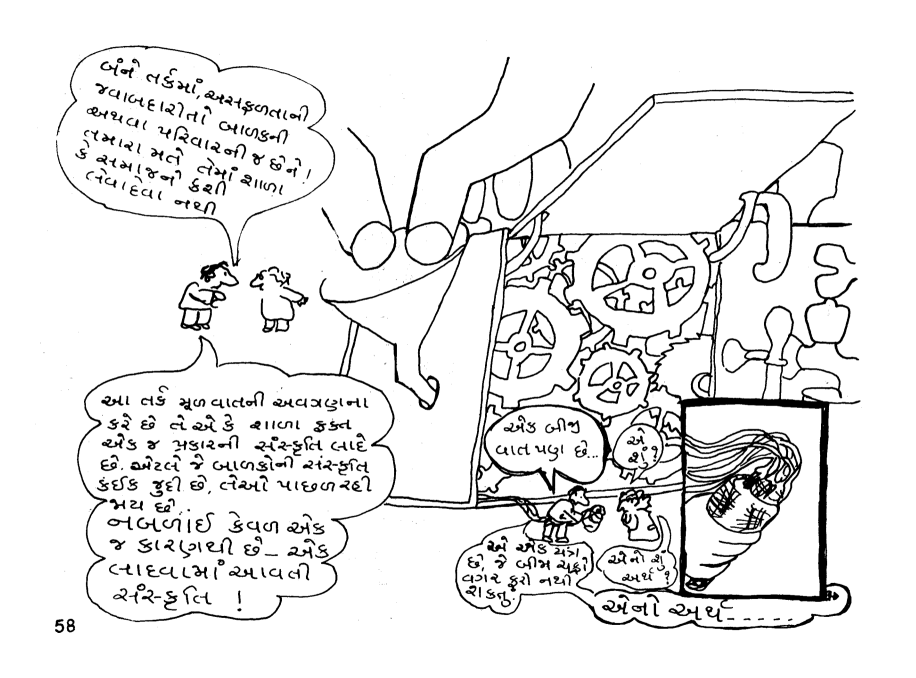


ના દોસ્ત! તું બરાબર બશી અમક્યો. શું તારું એમ કહેવું છે કે ગરીબોના બાળકોનું આ તે-ફતિક પાસું નબળું દોય છે. તેઓની અકકલ અને રીતબાત ( બોમ બાળકો કરતા ઓછો કે

अने अंअर नि

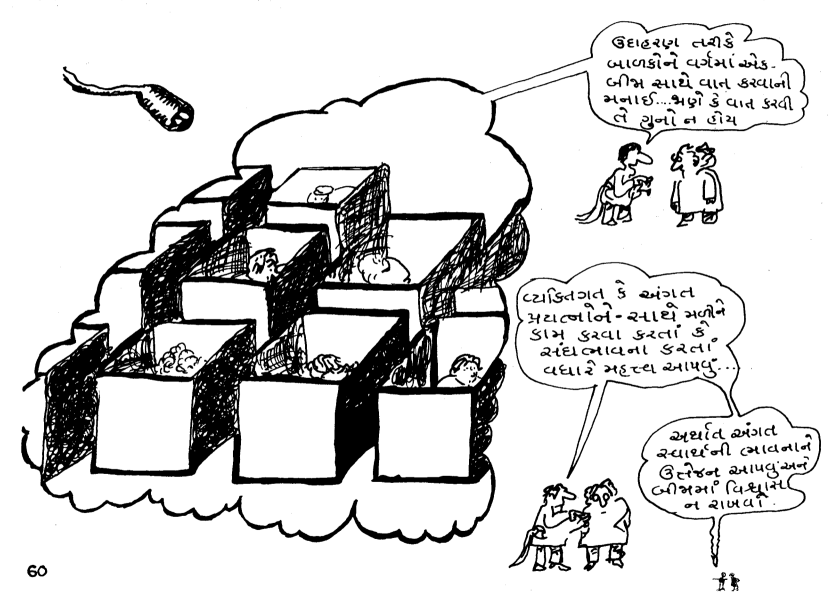
બીજું . શ્રું

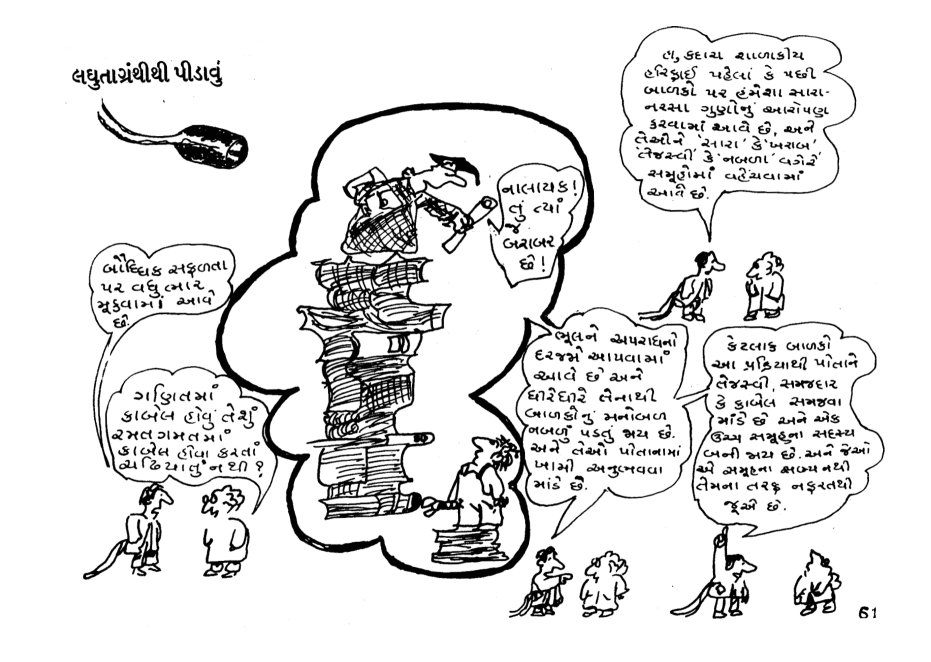
पहेला तमे तेब्गोनी અसङ्क्रला मुं हारण तेमनी व्यक्तियत नजणा हिंगो... જેવી કે મેંદબુદિા, મનોવેશાનિક સમસ્યા અમે, આદ્યો ને તિકતા વગેરે વગેરે ખતાવેલી. અને હવે તમે તમારી એ સમજળને એ વર્ગમાં આ રોપીત કરી રહ્યા છો. અર્થાત તમારું એમ કદેવું છે કે અસફ્રજ્તા ના કારણો ત્રે તેમના સ્તામાજિક વર્ગમાં સમાએલા છે\_ વાતરીતમાં નબળા, ઊંડાણથી તિસારવાની રવનો અભાવ



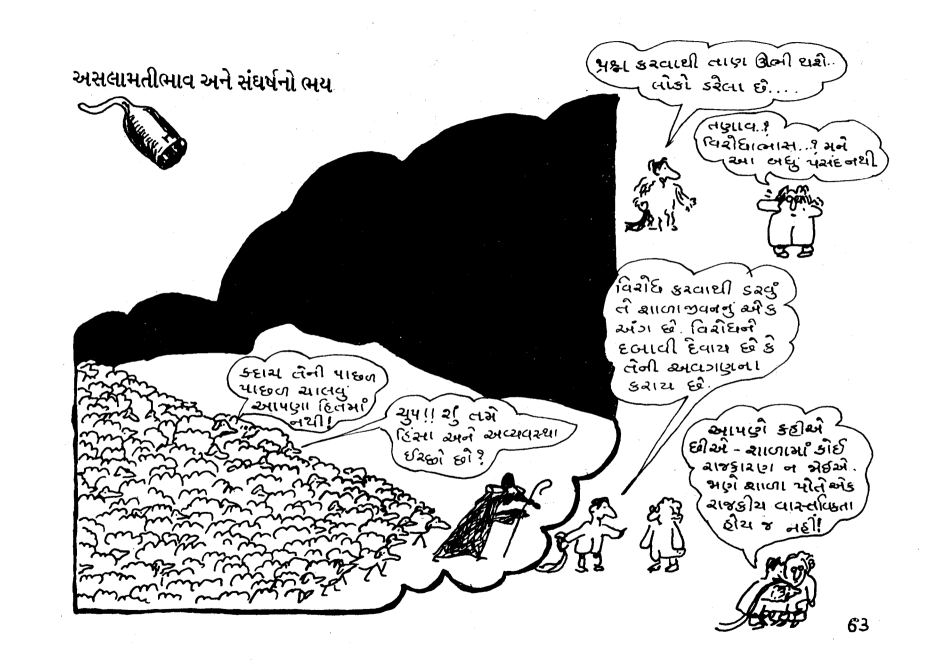


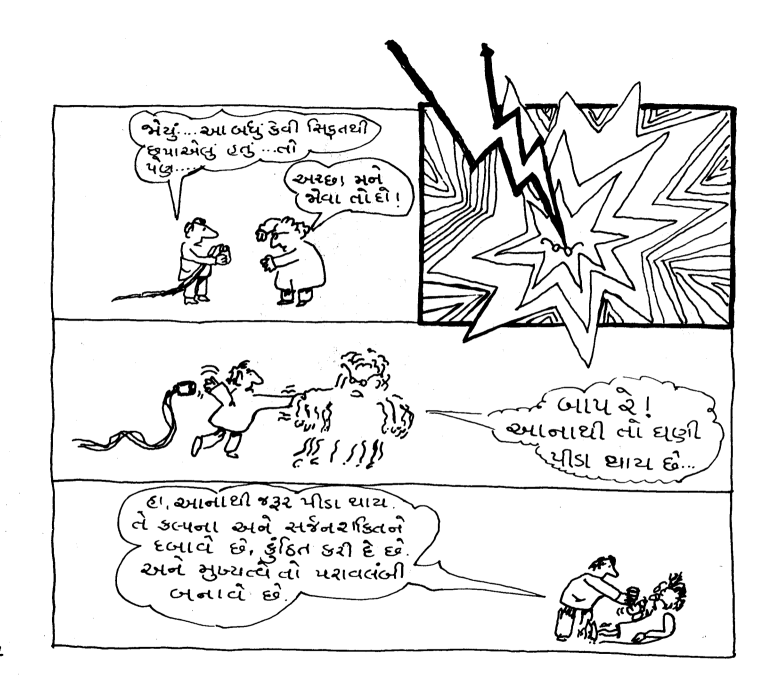
#### અંગત સ્વાર્થ અને સ્પર્ધાની ભાવના





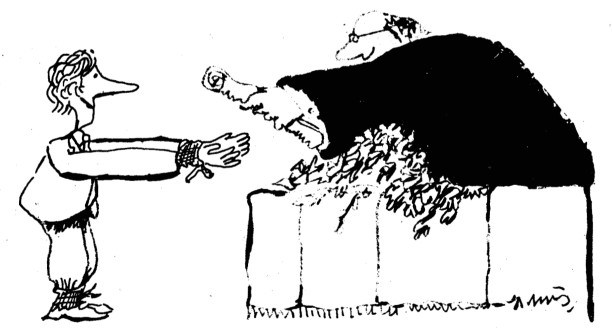


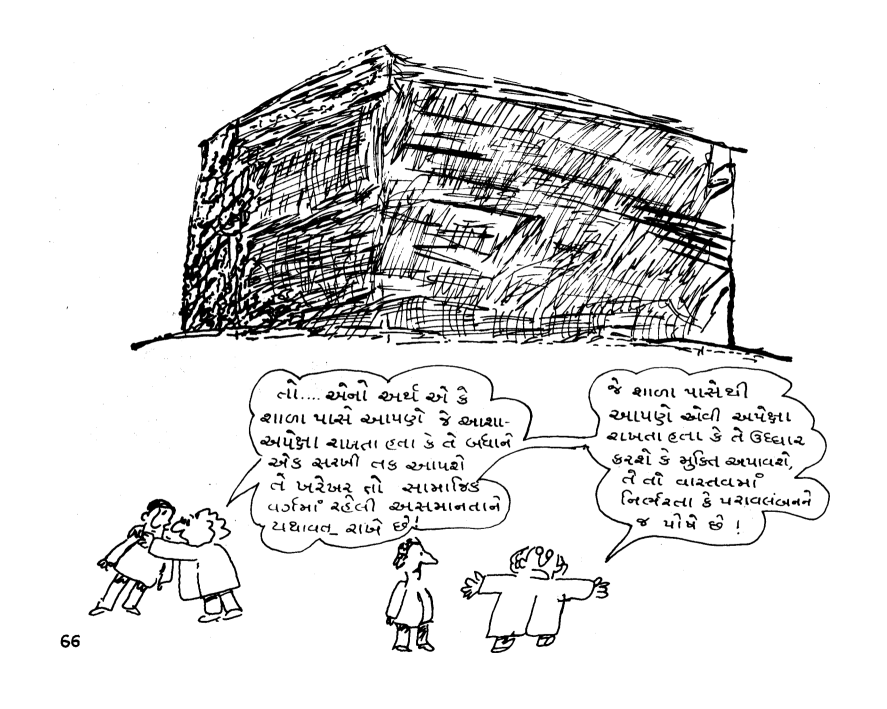




શાળા આપણને આપણી પોતાની ભાષા પણ બરાબર ભણાવતી નથી તો પછી બીજી ભાષાઓની તો વાત જ શું કરવી ? શાળા નથી આપણને ગાતાં શીખવતી કે નથી આપણા હાથપગનો યોગ્ય ઉપયોગ કરવાનું શીખવાડતી. એક દર્દી કે બાળકની સંભાળ કેમ લેવી ? પોતાનું આરોગ્ય કેવી રીતે સાચવવું, સંસથાઓ કે સરકારી તંત્રના જંગલમાંથી માર્ગ કેવી રીતે કાઢવો ? આવું કશું શાળા શીખવાડતી નથી. મોટા ભાગના લોકો ગાવા વગાડવાનું જાણતા નથી એટલે પછી લાખો કેસેટો વેચાય જ ને! સમતોલ આહાર વિશે કશું ભાન ન હોય એટલે પછી હોટલોને ખાણી-પીણી માટે અને ડોક્ટર તથા દવા કંપનીઓને સારવાર માટે પૈસા આપે જ ને! ટપકતો નળ કે બગડી ગયેલો રેડીયો રીપેર કરતા ન આવડે એટલે...

આવું એટલા માટે છે કે આપણે માની લીધું છે કે શાળાનું ધ્યેય કારીગર કે ગ્રાહક પેદા કરવાનું અથવા તો સરકારના વિવિધ વિભાગોમાં કામ કરતા કર્મચારીઓ પેદા કરવાનું છે.







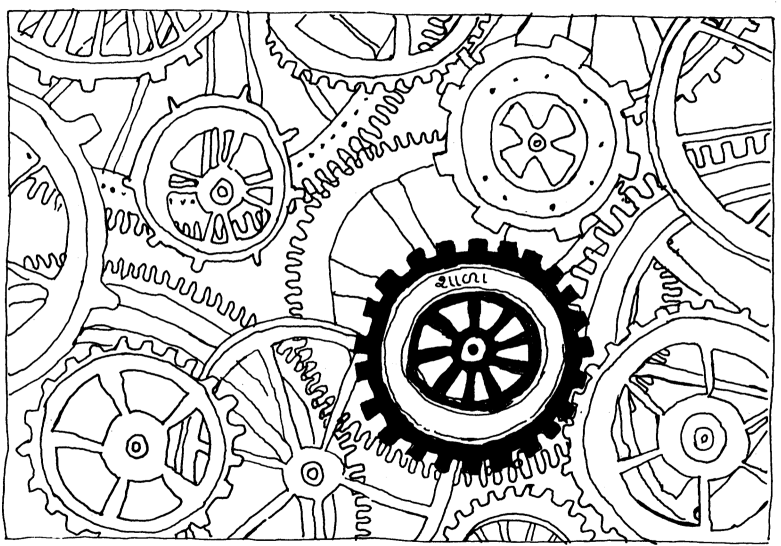


| વિદ્યાર્થી   | વાલીઓ                                                              | શિક્ષકો             |
|--------------|--------------------------------------------------------------------|---------------------|
| શું પરિવર્તન | શું તેમને ભય નથી કે પોતાના બાળકોને ડીગ્રી આપતી વ્યવસ્થાને પડકારશે  | શું તેમની પાસે      |
| લાવવાની      | તો તેમના બાળકોનું શું થશે ?                                        | વ્યવસ્થા સ્વીકારી   |
| તેમની કોઈ    | જેમને આ વ્યવસ્થાથી સૌથી ઓછો ફાયદો થાય છે - ખેડૂતો અને કામદાર       | લેવાનો કે રાજીનામું |
| શક્તિ છે ?   | વર્ગ તેમની પાસેથી પ્રતિક્રિયાની વધારે આશા રાખી શકાય. પરંતુ શું તેઓ | આપી દેવા સિવાયનો    |
|              | કહેવાતા સમજદાર લોકોની એ દલીલનો સ્વીકાર કરી લેતા નથી કે તેમના       | કોઈ વિકલ્પ છે ?     |
|              | બાળકો આળસું છે, બુધ્ધું છે વગેરે                                   |                     |
|              | આવા વર્ગના એક - બે બાળકો સફળ બને તો ઢોલ નગારા વગાડીને પ્રચાર       |                     |
|              | કરવામાં આવે છે કે જૂઓ તમારા વર્ગના બાળકો કેટલા બધા આગળ વધી         |                     |
|              | શકે છે ? આ શું મૂરખ બનાવવાની વાત નથી ?                             |                     |





### શાળા પોતે સામાજિક વ્યવસ્થાનો એક ભાગ છે

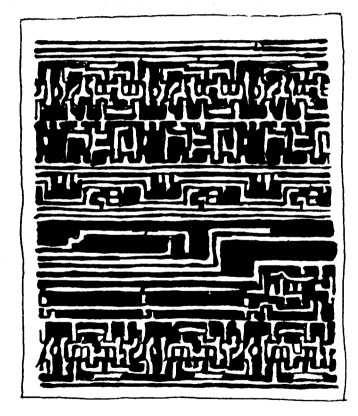


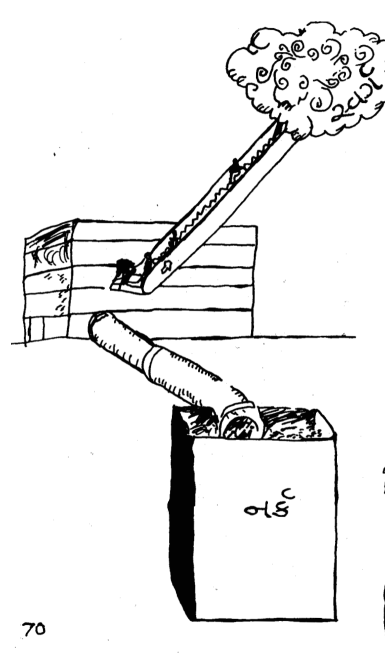
#### શું એક ભાગ છે ?



હંમેશાં એવું કહેવાતું આવ્યું છે કે શિક્ષણનો એક માત્ર ઉદ્દેશ નવી પેઢીના બાળકોને પુષ્ત ઉમરની વ્યક્તિના જીવન માટે તૈયાર કરવાનો છે . પરંતુ ઐતિહાસિક દેષ્ટિથી એ વાત પણ સમજવી પડશે કે કેવા પ્રકાશનું શિક્ષણ કે માહિતી બાળકોને આપવી તે સમાજની ઉત્પાદનની પધ્ધતિઓ જ નક્કી કરે છે.

કેવા મૂલ્યો અને કેવી વર્તણૂંક માટે તાલિમ આપવી તે પણ ઔદ્યોગિક આર્થિક વિકાસ જ નક્કી કરે છે.





આજકાલ ઔદ્યોગિક સમાજમાં સામાજિક જીવનના ભાગલા એવી રીતે પડેલા છે કે એક બુધ્ધિજીવી વર્ગ વ્યવસ્થા, સંચાલન વહીવટી કાબૂ અને વૈજ્ઞાનિક તાંત્રિક વ્યવસ્થા પોતાના હાથમાં રાખે અને બાકીના લોકો બીજા કામો કરે. આ રીતના શ્રમ વિભાજનમાં સમાજ બે વર્ગમાં વહેંચાઈ જાય છે. સમાજની ટોચ પર ગણતરીના થોડાક લોકો હોય છે જેમની પાસે ઉચ્ચ શિ કૃષ્ણ અને તાંત્રિક જાણકારી હોય છે. જયારે બાકીના લોકો કારખાનાઓ, દુકાનો, કાર્યાલયો કે પછી ખેતીમાં કાળી મજૂરી કરે છે, જેના માટે શિક્ષણની કોઈ જરૂર નથી.

આ જ તર્કના આધારે શાળા પણ બાળકને પાસ નાપાસ કરે છે. આથી ક તરફ કેટલાક બાળકો કોલેજોમાં જઈ ઉચ્ચ શિક્ષણની મદદથી તજજ્ઞ બની જાય છે જે પાછળથી યોજનાઓ બનાવે છે, અધ્યાપકો બને છે, સંચાલન કરે છે. બાકીના લોકોનું ભવિષ્ય તેઓ નક્કી કરે છે. બીજી તરફ શિક્ષણ વ્યવસ્થામાંથી ફેંકાઈ ગયેલા લોકો નાની મોટી સેવાઓના કામો કરવા લાગી જાય છે.

શિક્ષણ વ્યવસ્થા આવું ન કરતી હોય તો ઓછા મહત્ત્વના કામો માટે માણસો આપણે ક્યાંથી લાવત ?

આમ શિક્ષણ વર્તમાન સામાજિક વ્યવસ્થા ટકાવી રાખવામાં મહત્ત્વનો કાળો આપે છે.





"જેને આજકાલ આપણે શિક્ષણ કહીએ છીએ તે એક એવો માલ છે જે શાળા નામના કારખાનામાં તૈયાર થાય છે. જે કોઈ વ્યક્તિ આ માલ મેળવવામાં સફળ થતો જાય તેમ તેમ તેનું સ્થાન આ મૂડીવાદી સમાજ વ્યવસ્થામાં ઉપર ઉઠતું જાય છે. આ રીતે શિક્ષણ સમાજમાં એક નવો મૂડીવાદી વર્ગ ઉભો કરે છે. જે કહે છે કે આ પ્રકારના શિક્ષણથી સમાજને ફાયદો થાય છે."

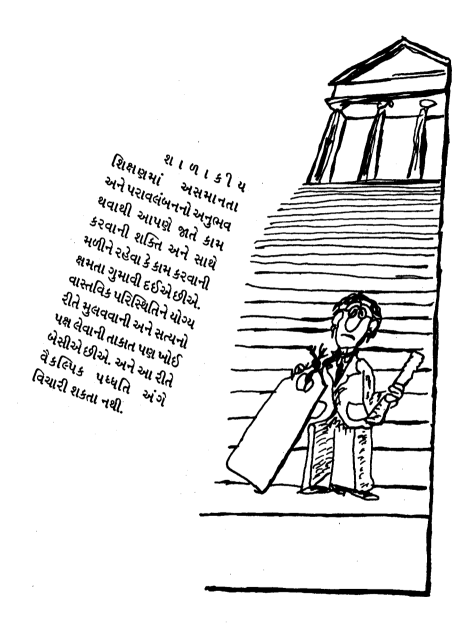
- ઈવાન ઈલિચ

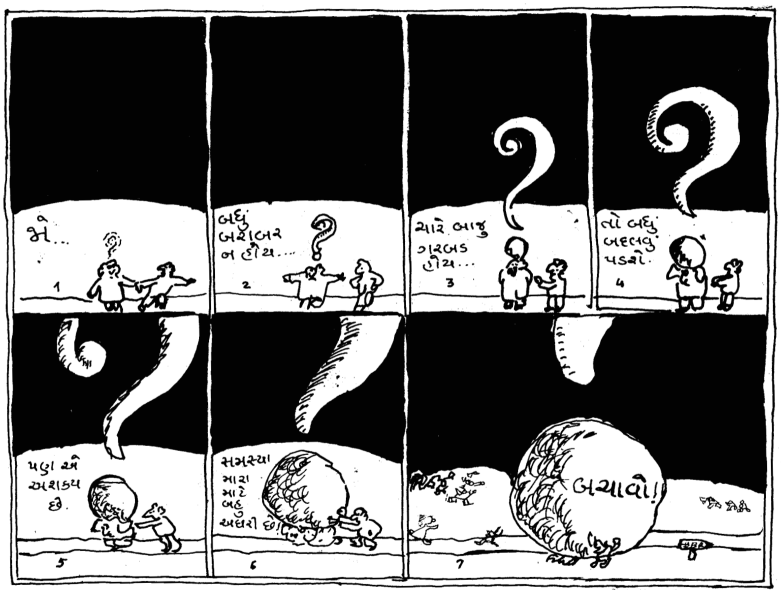
જો થોડા લોકોને જ ડીપ્લોમા કે ડીગ્રી મળતા હોય બાકીનાને નહીં, જો મહેનત કરનારાઓને બદલે સંપન્ન લોકોની સંસ્કૃતિને જ વધારે મહત્ત્વની મનાતી હોય અને જ્યારે પરીક્ષાઓ દ્વારા ચયનની પ્રક્રિયા અનીવાર્ય મનાતી હોય ત્યારે સમાજ બે વર્ગમાં વહેંચાઈ ન જાય તો જ નવાઈ. આવા સમાજમાં વિચારનારા, આદેશો આપનારા અને વહીવટ કરનારા થોડા લોકો હોય. અને એક વિશાળ સમૂહ આ આદેશનું પાલન કરતા હોય ત્યારે આવી સમાજ વ્યવસ્થા જ ગોઠવાય.

શોષણ આધારિત સમાજ રચના ટકાવી રાખવામાં શિક્ષણનો મોટો ફાળો છે. કારણ કે તે એવી સમજણ વિકસાવે છે કે ઉચ્ચ શિક્ષણથી જ માન મરતબો અને સુવિધા ભરેલું જીવન પ્રાપ્ત થાય છે.

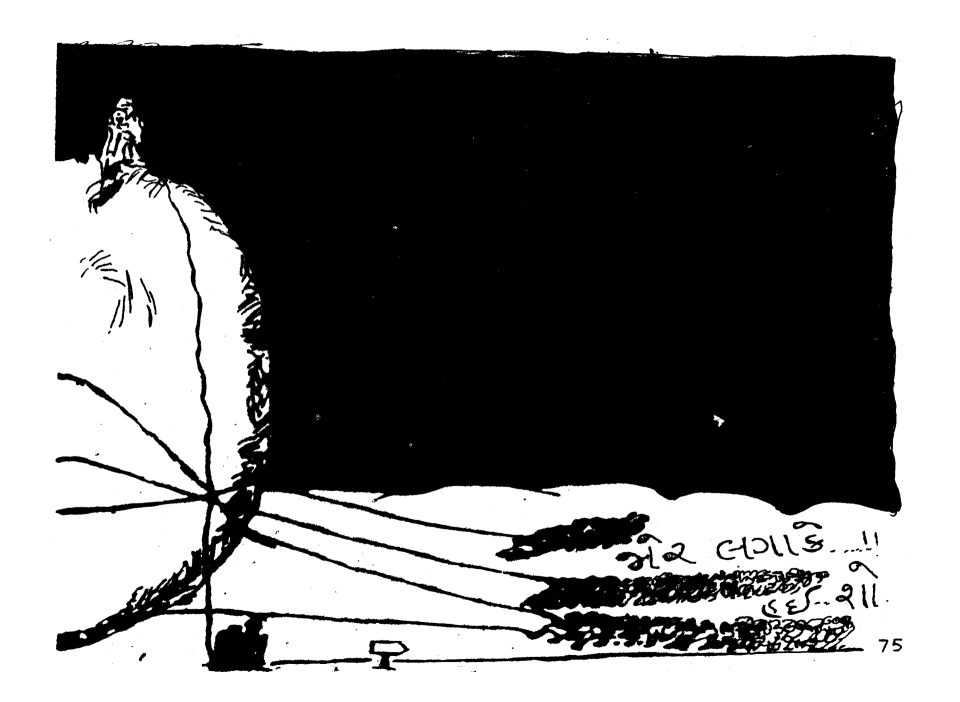


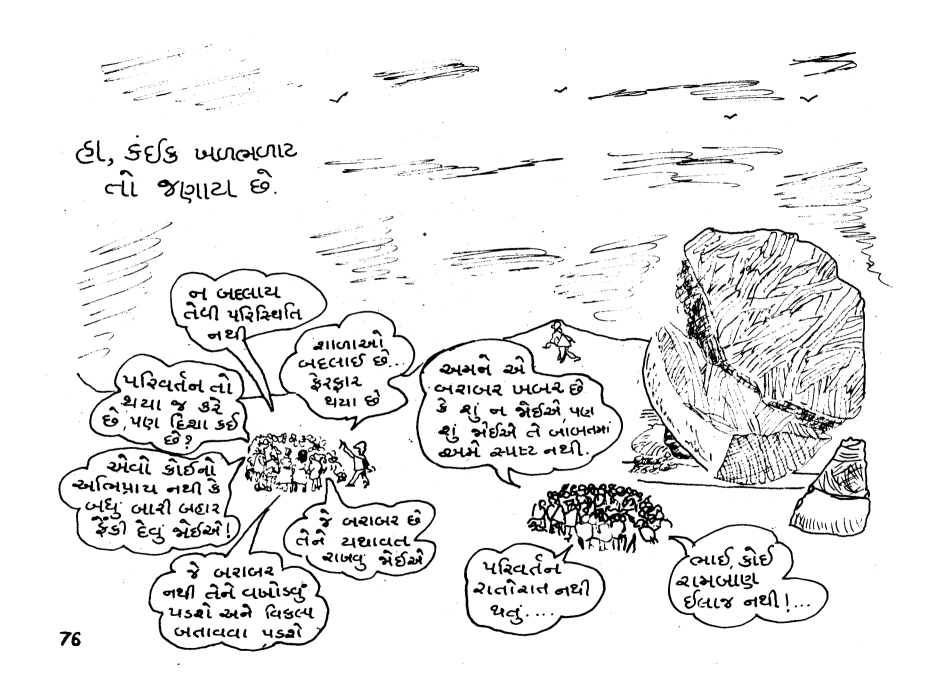
જે બાળકો ઉચ્ચ શિક્ષણ પ્રાપ્ત નથી કરી શકતા તેમના માટે શાળાકીય શિક્ષણ કેટલું ઉપયોગી છે તે વિચારવું પડશે. શું સારી રીતે જીવન જીવવા માટે શાળામાંથી કોઈ ઉપયોગી ભાશું તેઓ મેળવે છે ? તેઓ એ સારી રીતે જાણે છે કે શાળામાં જે કાંઈ પણ શીખવવામાં આવે છે તેનાથી તેઓ જાતે કશું કરી શકતા નથી અને તેમના રોજીંદા જીવનમાં તે કોઈ રીતે ઉપયોગી થતું નથી. શિક્ષણ એક બજારુ માલ થઈ ગયું છે જેને થોડું ઘણું મેળવી લેવાથી કદાચ તમારી જાત વેચી તમે થોડા વધુ પૈસા કમાઈ શકો. આથી વિશેષ તેનો કોઈ ઉપયોગ નથી.





RCI dol 21121.0 2મા વ્યવસ્થા તો તોક્કની જ પડશે...!! 74







#### "ભય : શાળા !" નો ઈતિહાસ

૧૯૭૪ની વાત છે. હોશંગાબાદ વિજ્ઞાન શિક્ષણ કાર્યક્રમે મારા જેવા અનેક લોકોને એકબીજાના મિત્ર બનાવી દીધા હતા. અમારામાંથી કોઈ શિક્ષણશાસ્ત્રી કે શિક્ષણ વિષયક ડિગ્રીધારી નહોતા. પરંતુ ગ્રામ્ય પરિવેશની શાળા વ્યવસ્થા, રાજ્ય સરકારની ભૂમિકા તથા જુદા જુ દા સામાજિક પ્રશ્નોને કારણે એવી સમજણ વિકસી હતી કે હોશંગાબાદ વિજ્ઞાન શિક્ષણ કાર્યક્રમ માત્ર વિજ્ઞાન સુધી સિમિત ન રાખવો જોઈએ. તેને સામાજિક સંદર્ભ સાથે જોડવો પડશે. આ અનુભવ એવો હતો કે કોઈ પુસ્તક તેનો ભાગ્યે જ ઉત્તર આપી શકે.

આ દરમિયાન સાથી અરવિન્દ ગુપ્તા, જે તે સમયે આઈ.આઈ.ટી. કાનપુરથી હોશંગાબાદ આવતા હતા, તેમણે બનખેડી ખાતેની કિશોર ભારતી સંસ્થાના પુસ્તકાલયમાં 'ડેન્જર: સ્કૂલ' નામનું પુસ્તક જોયું. એક એક કરીને બધાએ તે વાંચ્યું, અને બધાને એવી લાગણી થઈ કે જાણે જીનીવામાં તૈયાર થયેલ આ પુસ્તક હોશ ાંગાબાદ જિલ્લાના અનુભવો પર જ આધારિત ન હોય!

અમારામાંથી કોઈ પણ તે સમયે 'આઈડેક' નામની સંસ્થાને જાણતા નહોતા. હું તો આજે પણ જાણતો નથી. સૌથી સુંદર તો હતી પુસ્તકની રજૂઆત. ચિત્ર, કાર્ટૂન, કે કટાક્ષની ભાષાથી એક ખૂબ જ જટિલ અને રાજનીતિથી જોડાયેલ વિષયને એવી રીતે રજૂ કરવામાં આવેલ કે જાણે શિક્ષણ સાથે જોડાયેલ દરેક વ્યક્તિના અનુભવો સાથે સહજ રીતે જ મેળ ખાતો હોય. શિક્ષણના રાજકારણ, ખાસ કરીને એક વર્ગ વિશ્લેષણની આ સુંદર રજૂઆતે મોટા ભાગના લોકોનું મન જીતી લીધં.

અને સામાન્ય રીતે જેવું થાય છે તેમ જ બધાને મન થયું કે એક નકલ પોતાની પાસે રાખીએ, આ પુસ્તકની નકલ શિક્ષકોને આપીએ, વગેરે. એ વખતે કોટોકોપી આટલી સરળતાથી મળી શકતી નહોતી. બસ પુસ્તકાલયની એક માત્ર નકલથી જ અમે કામ ચલાવતા હતા. અરવિન્દ ગુપ્તાએ હાર ન માની. કેટલાક વર્ષ બાદ આઈડેકનો સંપર્ક કરી, મંજુરી મેળવી તે પુસ્તકની નકલ વડે પુનામાં સુજીત પટવર્ધનની મદદથી હજાર નકલ છાપી દીધી. આ દરમિયાન 'એકલવ્ય' સંસ્થાએ 'વિજ્ઞાન શું છે?' નામના એક પ્રદર્શનમાં આ પુસ્તકના કેટલાક ભાગોમાંથી પોસ્ન્ટર બનાવ્યા.

તેમછતાં ભાષાની પણ સમસ્યા રહી. અંગ્રેજીમાં લખાયેલ આ પુસ્તકનો અમે મધ્યપ્રદેશ જેવા રાજ્યમાં બહુ સહેલાઈથી વધારે ફેલાવો કરી શક્યા નહીં. મોકો આપ્યો 'ચક્રમક' બાલ સામાયિકે. જો કે ઘણા લોકોએ કહ્યું કે આ પુસ્તક એક બાળ સામાયિક ને લાયક નથી. તેમ છતાં અમે નક્કી કર્યું કે આ પુસ્તકને ચક્રમકમાં તબક્કાવાર છાપનું. આનો એક લાભ એ થયો કે પુસ્તકનો સીધો અનુવાદ કરવાને બદલે તેમાં ભારતીય સંદર્ભ જોડીને રૂપાંતરણનું કાર્ય થઈ શક્યું. આ હપ્તાઓ તૈયાર કરનામાં ચક્રમકના સાથીઓ, ખાસ કરીને રાજેશ ઉત્સાહી અને જયા વિવેકનો પ્રશંસનિય ફાળો રહ્યો.

વિચાર ફેલાતો ગયો. કેટ**લાક વર્ષોથી** ખૂબ મહેનત કરીને 'સમકાલીન દસ્તાવેજ' કાઢતા લખનૌના પ્રશાન્ત કુમારે ચક્રમકના અંકો વાંચ્યા અને ઈચ્છા વ્યક્ત કરી કે આ બધા હપ્તાઓને તે ભે**ગા કરી** 'સમકાલીન દસ્તાવેજ' નો એક અંક તૈયાર કરવા માગે છે. આમ ૧૯૯**૧માં હિન્દીમાં** પહેલી વખત પુસ્તકના રૂપમાં 'ખતરાઃસ્કલ' છપાઈ.

આ દરમિયાન અંગ્રેજીની નકલો ખલાસ થઈ ગઈ હતી. ગોવાના 'અધર ઈન્ડિયા પ્રેસ' વાળા કલોડ અને નારમા અલ્વારિસે અમને લખ્યું કે શું તેઓ હિન્દી રૂપાંતરનું પાછું અંગ્રેજી કરીને છાપી શકે ? ના પાડવાનો તો કોઈ સવાલ જ નહોતો. આમ આવો અંગ્રેજીમાં પણ અંક તૈયાર થયો.

આ દરમિયાન વળી હિન્દી રુપાંતર પામેલ અંક પણ ખલાસ થઈ ગયો. 'ભારત શાન વિશાન સમિતિ'ના કે.કે. કૃષ્ણકુમાર તથા અભય કુમાર ઝા એ સુચન કર્યું કે 'ભારત શાન વિજ્ઞાન' સમિતિના 'જન વાંચન આંદોલન' કે જેની સાથે અરવીન્દ ગુપ્તા પણ જોડાયેલા છે તેના ઉપક્રમે હિન્દી સંસ્કરણ કાઢવામાં આવે. મારું સૂચન હતું કે થોડું મુખપૃષ્ઠ પણ બદલીએ. આપણા દેશની શાળા વ્યવસ્થામાં કેવળ વર્ગથી નહીં લિંગથી પણ બાળકો (કન્યાઓ) શાળા બહાર ધકેલાઈ જાય છે.

આમ આ આવૃત્તિ આ રીતે આપશ્ચી સામે આવે છે. આ સફર વર્તમાન મૂડીવાદી વાતાવરણ, જેમાં 'બૌદ્ધિક સંપદા અધિકાર'ના નામે નફો કમાવાની રાજનીતિ ચાલી રહી છે તેને પડકારે છે. આટલા બધા સાથીઓની મહેનત અને આઈડેક જેવી સંસ્થાનું દર્શન, વર્તમાન શોષણ આધારીત મૂડીવાદી સમાજ વ્યવસ્થાની સામે એવો વિરોધ વ્યક્ત કરે છે જે અનેક જોરદાર લેખો અને ભાષણો કરતાં પણ વધારે અસરકારક લાગે છે - એવું મારું માનવું છે.



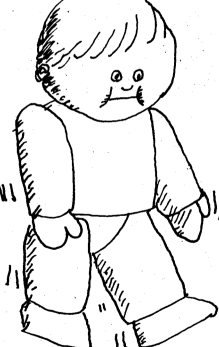
જો શીખવાડનાર એછે કે જે બધું જાણે છે અને વિદ્યાર્થી એ છે કે જે કશું જાણતો નથી, તો પહેલા એ બીજાને ભણાવવું પડશે, આપવું પડશે, બીજેથી લઈ આવીને લાદવું પડશે અને પોતાની જાણકારીને બીજામાં આરોપિત કરવી પડશે. અને આ જાણકારી કે માહિતી તે વાસ્તવમાં અનુભવ પર આધારિત જ્ઞાનનથી, ઉધાર છે, માત્ર શાબ્દિક છે.

સમગ્ર શિક્ષણ વ્યવસ્થા જાણે બેંક હોય તેમ ચાલે છે, જેમાં જ્ઞાનની લેવડ દેવડ એ માત્ર વ્યવસ્થાનો પ્રશ્ન ન હોય. માણસે માત્ર માહિતી કે જાણકારીની આપે - લે કરવાની જ ન હોય! જેમ વિદ્યાર્થી વધુ માહિતી કે જાણકારીની થાપણો પોતાની અંદર જમા કરતો જાય છે, તેમ તેમ તેની પોતાની આંતરિક ચેતના દબાતી જાય છે અને પોતાનામાં પડેલી સમાજ પરિવર્તનની સંભાવના તે ગુમાવતો જાય છે.

જેમ જેમ તે સમાજમાં ચાલતી વ્યવસ્થાઓને પડકાર્યા વિના સ્વીકારતો જાય છે, તેમ તેમ તે સમાજ વ્યવસ્થા નામના યંત્રનો એક પૂર્જો બની જાય છે. પોતાની નિજતા તથા ક્ષમતાઓ ગુમાવતો જાય છે.

શિક્ષણ દ્વારા શું આપણે રીમોટ કન્ટ્રોલથી ચાલતા માનવ 🛛 🕽 યંત્રો પેદા કરવા છે ? આજે શું તેવું નથી થતું ?

- પાઉલો ફ્રેઈરના લખાણને આધારે



## ગૃહકાર્ય

એક બાળકી એક બાળકી શાળાએ નથી -બકરી ચરાવે છે, બળતણ ભેગું કરી લાવે છે, પછી મા સાથે રસોઈ બનાવે છે.

એક બાળકી ચોપડીઓ ઉંચકી શાળાએ જાય છે -સાંજે થાકેલી માંદલી ઘેર આવે છે, તે શાળામાં મળેલું ગૃહકાર્ય મા બાપ પાસે કરાવે છે.

બોજો પુસ્તકોનો હોય કે બળતણનો -બંને બાળકીઓ વહન કરે છે. પરંતુ બળતણથી ચૂલો સળગશે ત્યારે પેટ ભરાશે -બળતણ લાવનાર છોકરી તે જાણે છે. પુસ્તકની વાતો ક્યાં કોઈને કામ લાગે છે ? શાળાએ જતી છોકરી સમજ્યા વગર ભણી લે છે.

બળતણ ભેગું કરવું, બકરી ચરાવવી અને મા ને રસોઈમાં મદદ કરવી , જે ખરેખર ઘરકામમાં આવે છે તેને આપણે ગૃહકાર્ય કહેતા નથી . પરંતુ શાળામાંથી મળેલું લેસન -ભલે કામનું ન હોય ગૃહકાર્ય કહેવાય છે.

એવું ક્યારે થશે જ્યારે પુસ્તકો ખરેખર ઘરકામ (ગૃહકાર્ય)થી જોડાશે ? અને બળતણ ભેગું કરનાર બાળકીઓ પણ આવી પુસ્તિકાઓ ભણશે!

-શ્યામ બહાદુર નમ્ર

# ચાલોને, કંઈક કરીએ..... હાંશિયાની આ તરફ

'એ લોકો' કહે છે કે આજે 'બાલ દિવસ' છે હા, ચારે બાજુ રંગબેરંગી ફગ્ગા. લીલાં પીળાં તોરણો. ભાતીગળી મેળા અને આસમાની ચગડોળ વચ્ચે भीहाई भूमणावता અને પીપરમીંટ ચગળતા થોડાંક રાતાં-ગુલાબી ચહેરા દેખાય છે ખરા....! પણ તે કેટલાં ?..... આંગળીને વેઢે ગણાય એટલાં. sui ?.... આમતેમ ક્યાંક હાંશિયા ઉપર. અને તેય.... ફકત આજે જ: આજનો જ દિવસ! એક જ દિવસ!

જ્યારે હાંશિયાની અંદર તો...... ધુમાડિયા શહરોની આંધળી ગલીઓમાં વહેલી પરોઢે કાગળીયાં વીણતાં, પારકાં જૂતાની ચકચકાટ સપાટી પર ભરબપોરે પોતાનું ઝાખું ભવિષ્ય નિહાળતાં, ભાગતી દોડતી ગાડીઓના બહેરા ચિત્તકારો વચ્ચે મીઠાં ગીતોની ફેરી કરતાં, લારી-ગલ્લા ઉપર સવારથી મધરાત સુધી વારંવાર વિછળતા-વિછળાતાં છેક જ ધોવાઈ ગયેલાં કે છાપાની ચપોચપ ગડીઓમાં ચોપાઈ ગયેલા દિવસોને ફગાવતાં, આ ગંધાતી ઉકરડા-સંસ્કૃતિના ખૂણેખાંચરે પોતાનું ખોવાયેલું બાળપણ કંકોસતા ફિક્કા ભૂખરા રાખોડી ચહેરા જ જોવા મળે છે..... અને પણ ખનકતી છનકતી બંગડીઓ બનાવતાં નાનકડા હાથ અને આતશબાજીથી સદાયે અજાણી છતાં દારૂખાનું બનાવતાં બનાવતાં ફૂંકી મારેલી માસૂમ જિંદગીઓ વિષે તો મેં છાપામાં જ વાંચ્યું છે ! ....અને ત્યાં ..... કપાતાં જતાં જંગલોનાં ઝાડ પર ચડીને ગુંદર વીણતાં, ઘરખૂણે પાંચીકાની ચાર દીવાલોમાં જીળી જીળીને છળી મરતાં, પેટનો દુકાળિયો દાવાનળ સમાવવા ખિસકોલી શેકીને ખાઈ લેતાં ને તોય પાછાં ભૂખ્યાં ભડભડતા ચહેરા તો મોડી રાતે ઘેન ભરી આંખો સામે, દૂરદર્શને ઠોકી બેસાડેલી પોપટીયા ડોક્યુમેન્ટરીમાં જ જોયા છે.... આજે અચાનક મને ઘેરીવળે છે એ ચહેરા અને મારા કેલેન્ડરને કાળો ધબ્બ ઓછાયો ગ્રસી લે છે. પણ વરસો વરસ આમ એક પછી એક આ કાળાં ગુલાબોને ડાયરીનાં પાનાં વચ્ચે દબાવતાં રહેવાથી શું વળવાનું ?.... ચાલોને. હાંશિયાની આ તરફ ત્રણસોને પાંસઠેય દિવસ એક સરખો સોનેરી બાલદિન ઊગે એવું કંઈક કરીએ.....

## ભય: શાળા!

વર્તમાન શિક્ષણ વિશે એમ કહેવાય છે કે : થોડું ભણે તો કામ છોડે ઝાઝું ભણે તો ગામ છોડે. શિક્ષણ અને સંસ્કારના નામે આપણે વિદ્યાલયો ખોલીએ છીએ, પરંતુ ભાવિ પેઢી પ્રકૃતિ, સમાજ, કાર્ય અને પોતાની જાતથી વિમુખ થતી જાય છે.

ભણેલાઓને નામે સમાજમાં એક શોષક વર્ગ પેદા થયો છે.

ઈવાન ઈલિંચ જેવા શિક્ષણશાસ્ત્રીઓ તો વર્તમાન શિક્ષણ વ્યવસ્થાને 'અસામાજિક પ્રવૃત્તિ' કહે છે. કારણ ? કારણ એ જ કે આ શિક્ષણ વ્યવસ્થા શોધણ આધારિત સમાજ રચના ટકાવી રાખવામાં મહત્વનો ફાળો આપે છે. શોધણનું વિષયક તેના થકી ચાલુ રહે છે. શું આ સાચું નથી ? ગરીબ અને તવંગર માટે જૃદી જૃદી શાળાઓ શાળા બહાર ધકેલાઈ જતાં લાખો કરોડો બાળકો શિક્ષણ ક્ષેત્રનું બેશરમ રીતે થયેલું વ્યાપારીકરણ, ખાનગીકરણ શિક્ષણ વ્યવસ્થામાંથી શ્રદ્ધા ગુમાવી બેસતાં વાલીઓ અને વિદ્યાર્થીઓને તો કોણ પૂછે છે - તમારે શું અને કેવી રીતે શીખવું છે ? અહીં તંત્ર છે, તત્ત્વ નથી.

ત્યારે કરીશું શું ?
આખરે તો
શિક્ષણ એ જ સમાજ પરિવર્તન માટેનું
એકમાત્ર સાધન છે.
કોઈ રામબાણ ઈલાજ આપણી પાસે નથી.
તે તો આપણે જ શોધવો પડશે.
આ પુસ્તક શિક્ષણમાં રસ ધરાવનારા દરેકે વાંચવું જ રહ્યું.
શિક્ષણ વ્યવસ્થા પાછળ રહેલા છુપા પડયંત્રને તે ખુલ્લું પાડે છે.
શું તમે તે યંત્રના એક ભાગ છો ?
તેમાંથી મુક્ત થવા ઈચ્છો છો ?